# פירוש רש"י על משלי לימוד משותף

| ה-זום | למפגשי | קישור |
|-------|--------|-------|
|-------|--------|-------|

## להצטרפות לקבוצה

#### להורדת הקובץ

https://orot-ac-il.zoom.us/j/ 5430838567? F2 pwd=VIITN2I4VTJLaDQ0UX 5 RZSDkvcWxIQT09

https://chat.whatsapp.com/ FZ6Dcu8slbU5sSZo8SLZW

https://drive.google.com/ file/d/19MYhWKzm-MG1pmQ8L4b\_uW7qpy5vz Ft7/view?usp=drivesdk







### תוכן

| 1.       | מפגש 1   כד סיוון תשפב                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.       | פרק א פסוקים א-ז                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 2.       | פשוטו שׁל מקרא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 2.       | פתיחה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 2.       | הקבלות ספרותיות במקרא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|          | פירושׁ רש"י                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|          | מהו משל?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 2.       | "לְהָבֶיןְ מֻשָּׁל וּמְלִיצֵה דְּבְרֵי חֲׁכָמִים וְחִידֹתֶם" (ו)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 2.       | המשל החשוב ביותר                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|          | איתור סיום פסוקי הפתיחה לספר                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|          | מפגש 2   א תמוז תשפב                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|          | פרק א פסוקים ח-ט                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ა.<br>ე  | פשוטו שׁל מקרא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|          | פסוקים וו-ט - יוויו זו שלימוז                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|          | ימו מצמיד שאת ומוסר יאב ואת דוומרו די אם :<br>פירוש רש"י                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|          | פרק א פסוקים י-יט                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|          | פון א פפון ב                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|          | פירוש רש"י                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|          | רַ ווֹ וּשָׁאִים רַ וּיִם רְּיִם רְיִם רְיִם רְּיִם רְיִים רְייִים רְיִים רְּיִים רְיִּים רְּיִים רְּיִים רְּיִים רְיִים רְּיִים רְּיִים רְּיִים רְּיִּים רְּיִּים רְיִים רְּיִים רְיִּים רְייִים רְּיִּים רְּיִּים רְיִים רְּיִים רְּיִּים רְּיִּים רְּיִּים רְּיִים רְּיִּים רְיִּים רְּיִים רְּיִים רְייִים רְיִּים רְּיִים רְּיִים רְּיִים רְּיִים רְּיִּים רְּיִּים רְּיִּים רְּיִים רְּייִּים רְיִּים רְּיִּים רְּיִים רְּיִים רְּייִים רְיִים רְּיִים רְיִים רְיִּים רְייִים רְּייִים רְּייִים רְּייִים רְּיִים רְּייִים רְּייִים רְּיִים רְּיִים רְּיִים רְּיִים רְיִים רְייִּים רְייִים רְּיִים רְייִים רְּיִים רְּייִּים רְייִים רְּיִים רְייִים רְּייִים רְייִים רְייִים רְייִים רְייִים רְּייִים רְייִים רְּייִים רְייִים רְייִּים רְייִים רְּייִים רְייִים רְּייִים רְּייִים רְייִים רְייִים רְייִים רְייִים רְייִים רְּייִים רְייִים רְייִים רְיייִים רְייִּים רְייִים רְּייִים רְייִים רְייִים רְייִים רְייִים רְייִים רְייִים רְייִים רְייִים רְייִים רְּייִים רְייִים רְייִים רְייִים רְייִים רְייִייִים רְייִיים רְייִים רְייִיים רְיייִים |
| 6.       | רש"י מיישב אמירות משונות                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 6.       | משל הרשת                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 6.       | "בַֹּן אֲרְחוֹת כֶּל־בְּצֵעַ בָּצַע אֶת־נֶפֶשׁ בִּעְלֶיו יְקָח" (יט)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 7.       | מפגש 3 ח תמוז תשפב                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 7.       | פרק א פסוקים כ-לג                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 8.       | פשוטו של מקרא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 9.       | למה החכמה דווקא בחוץ ולא בפנים?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|          | למה החכמה פונה דווקא לפתיים ולא לחכמים?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|          | תקבולת חסרה בפסוק לג                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|          | פירוש רש"י                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|          | מהיכן מדברת החכמה?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1(       | )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <br>1    | מפגש 4   טו זנמוז ונשפב<br>פרק ב פסוקים א-יא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1<br>13  | פו זן ב פטון ם א־יא<br>פשוטו של מקרא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 13       | יראת ה' דורשת לימוד מעמיק                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 12       | הקדמת הרמח"ל למסילת ישרים                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 12       | ין די                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 12       | בר <sup>י</sup> כו של המלבי"ם                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 13       | "לָנָצֹר אָרְחוֹת מִשְׁפֶּט וַדְרֶךְ חַסִידָו יִשְׁמֶר" (ח)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 13       | מֶזמָה תִּשְׁמֶּר עֶלֶּיךְ (יאֹ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|          | פירוש רש"י                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|          | ן ואסובר""                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 15       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|          | פרק ב פסוקים יב-כב                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 16       | 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 16<br>16 | חלוקת הפיסקה לחלקים                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 16       | הפרת הברית                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 17       | ץ מַעַן הֵגַּוֹךְ בְּּנֶן וָן טוּבִים וְאָן ווווּר צַּוִּ־יִּלְיִם וּנִשְׁמוֹ – /פנים משוו ווּ וּזוֹין                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 17       | פרוסדס<br>הפולמוס היהודי נוצרי                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|          | פירוש המילה "נלוז"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|          | משל האשה הזרה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 19       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 19       | פירוש המילה "ארץ"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 20       | מפגש 6   כט תמוז תשפב, אור ׄלר"ח מנחם-אב                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 2(       | פרק ג פסוקים א-יב                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 2        | פשוטו של מקרא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|          | ההבדל בין "אֹרֶךְ יָמִים" ובין "שָׁנוֹת חַיִּים" (ב)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|          | ַהַהבדל בין "חֶסֶד" ובֵין "אֱמֶת" (ג)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 2        | "בְּעֵינֵי אֱ-לֹהִים וְאָדָם" (ד)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 2        | ההבדל בין חכמה ובין בינה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|          | ַבְּכֶל־דְּרֶכֶי <sup>וֹ</sup> ךְ דָעַהוּ" (וֹ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 22       | פירושי מילים                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 22       | פירוש רש"י                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 2        | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 24<br>フィ | מפגש 7 ן ה אלול תשפב                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|          | פריון                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

|          | חכמה ותבונה                                                           |
|----------|-----------------------------------------------------------------------|
| 24       | פירוש המילה חרוץ (פסוק יד)                                            |
| 25       | "אָכֶךְ ֻיָמִים בְּימִינֶהְ בַּשְׁמאוֹלֶהְ עְשֶׁר וְכָבוֹד (פסוק טז)  |
|          | עץ־חַיֵּים הָיא לַמַּחָזִיקִים בָּהּ וְתֹמְכֵיהָ מְאֻשֶּׁר (פּסוק יח) |
|          | פירוש רש"י                                                            |
| 25       | בימינה, בשמאלה                                                        |
| 25       | רעיון לפרשת שופטים                                                    |
| 27       | מפגש 8   אי"ה, יב אלול תשפב                                           |
|          | פרק ג פסוקים יט-לה                                                    |
| 21<br>20 | פו זן ג פטתים יטירוז                                                  |
|          |                                                                       |
|          | פירוש רש"י                                                            |
|          | מפגש 9   כ אלול תשפב                                                  |
|          | פרק ד פסוקים א-ט                                                      |
|          | פשוטו של מקרא                                                         |
| 31       | "מוסר", "חכמה" ו"בינה"                                                |
| 31       | לקח                                                                   |
|          | מד <sup>'</sup> רש פסיקתא זוטרתא (מדרש "לקח טוב")                     |
|          | פירוש רש"י                                                            |
|          | מפגש 10   ב חשוון תשפג                                                |
|          | מכגס טר ן ב חסוון תשפג.<br>פרק ד פסוקים י-יט                          |
|          |                                                                       |
|          | פשוטו של מקרא                                                         |
|          | פירוש רש"י                                                            |
|          | ַבַּלֶכְתְּךָ לֹא־יֵצְרַ צַעֲדֶךָ                                     |
|          | מפגש 11   ט חשוון תשפג                                                |
|          | פרק ה פסוקים א-כג                                                     |
|          | ַ פשוטו שׁל מקרא                                                      |
| 36       | פירוש רש"י                                                            |
| 38       | מפגש 12   טז חשוון תשפג                                               |
| 38       | פרק ו פסוקים א-יט                                                     |
| 40       | פון בא ס                                                              |
|          | פיסוט של ניקו א                                                       |
|          |                                                                       |
|          | מפגש 13   כג חשוון תשפג                                               |
|          | פרק ו פסוקים כ-לה                                                     |
|          | ֿ פשוטו של מקרא                                                       |
| 44       | פירוש רש"י                                                            |
|          | מפגש 14   כט חשוון תשפג                                               |
| 45       | פרק ז פסוקים א-כז                                                     |
|          |                                                                       |
|          |                                                                       |
|          | מפגש 15   ז כסלו תשפג                                                 |
|          | פרק ח פסוקים א-יא                                                     |
|          | פו זן וו פטוקים א־א<br>פשוטו של מקרא                                  |
|          |                                                                       |
|          | פירוש רש"י                                                            |
| •        | מפגש 16   אי"ה, י"ד כסלו תשפג                                         |
|          | פרק ח פסוקים ִיב-כא                                                   |
|          | פשוטו של מקרא                                                         |
|          | פירוש רש"י                                                            |
| 53       | מפגש 17   כ"א כסלו תשפג                                               |
| 53       | פרק ח פסוקים כב-לו                                                    |
|          | פשוטו של מקרא                                                         |
|          | פירוש רש"י                                                            |
|          | מפגש 18   ה' טבת תשפג                                                 |
|          | פרק ט פסוקים א-יח                                                     |
| 56       | פו זן ט פטון ום א-יוו<br>פשוטו של מקרא                                |
|          |                                                                       |
|          | פירוש רש"י                                                            |
|          | מפגש 19   י"ב טבת תשפג                                                |
|          | פרק י פסוקים א-י                                                      |
|          | פשוטו של מקרא                                                         |
|          | פירוש רש"י                                                            |
| 61       | מפגש 20   י"ט טבת תשפג                                                |
|          | פרק י פסוקים יא-כא                                                    |
|          | פון באל הקרא                                                          |
|          | פירוש דש"י                                                            |
|          | פיו וש ו ש י                                                          |
|          |                                                                       |
|          | פרק י פסוקים ְכב-לב                                                   |
|          | פשוטו של ֱמקרא                                                        |
|          | פירוש רש"י                                                            |
|          | מפגש 22   ד' שבט תשפג                                                 |
| 67       | פרק יא פסוקים א-טו                                                    |
|          | פשוטו של מקרא                                                         |
|          |                                                                       |

|                                                                                              | פירוש רש"י                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 71                                                                                           | מפגש 23   י"א שבט תשפג                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 71                                                                                           | פרק יא פסוקים טז-לא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                              | פון א פסון ב סווא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                              | פירוש רש"י                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                              | מפגש 24   י"ח שבט תשפג                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 75                                                                                           | פרק יב פסוקים א-יג                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 76                                                                                           | פשוטו של מקרא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 70                                                                                           | Kiji i i i i i i i i i i i i i i i i i i                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 76                                                                                           | פירוש רש"י                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 78                                                                                           | מפגש 25, 26   ב', ט' אדר תשפג                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 78                                                                                           | פרק יב פסוקים טו-כח                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                              | פשוטו של מקרא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                              | פירוש רש"י                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                              | מפגש 27   י"ז אדר תשפג                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 81                                                                                           | פרק יג פסוקים א-יג                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                              | פשוטו של מקרא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                              | פירוש רש"י                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ၀၁                                                                                           | פיושושי                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                              | מפגש 28   כ"ד אדר תשפג                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 84                                                                                           | פרק יג פסוקים יד-כד                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                              | פירוש רש"י                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                              | מפגש 29   א' ניסן תשפג                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                              | פרק יד פסוקים א-י                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                              | פשוטו של מקרא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                              | פירוש רש"י                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                              | מפגש 30   כ"ב ניסן תשפג                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 90                                                                                           | פרק יד פסוקים י-יט                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 91                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 91                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| กว                                                                                           | מפגש 31   כ"ט ניסן, אור לר"ח אייר תשפג                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 92                                                                                           | פרק יד פסוקים כ-לה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 93                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 93                                                                                           | פירוש רש"י                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                              | מפגש 32   כ' אייר תשפג                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>3</b> 4                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| $^{-}$                                                                                       | פרק טו פסוקים א-טו                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 95                                                                                           | פשוטו של מקרא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 96                                                                                           | פשוטו שׂל מקרא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 96<br>97                                                                                     | פשוטו שׂל מקרא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 96<br>97                                                                                     | פשוטו שׂל מקרא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 96<br>97<br><b>97</b>                                                                        | פשוטו שׄל מקרא<br>פירוש רש"י<br>מפגש 33   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 96<br>97<br><b>97</b><br>98                                                                  | פשוטו שׄל מקרא<br>פירוש רש"י<br>מפגש 33   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 96<br>97<br><b>97</b><br>98<br>99                                                            | פשוטו של מקרא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 96<br>97<br>98<br>99<br>10<br><b>10</b>                                                      | פשוטו של מקרא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 96<br>97<br>98<br>99<br>10<br>10                                                             | פשוטו של מקרא. פירוש רש"י. מפגש 33   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים. ת <b>הלים קכב – לכבודה של ירושלים.</b> פשוטו של מקרא. פירוש רש"י. מפגש 34   י"ב סיוון תשפג. פירון תשפג. פירון מסוקים טז-לג. פשוטו של מקרא.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 96<br>97<br><b>97</b><br>98<br>99<br>10<br>10<br>10                                          | פשוטו של מקרא. פירוש רש"י. מפגש 33   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים. תהלים קכב – לכבודה של ירושלים. פשוטו של מקרא. פירוש רש"י. מפגש 34   י"ב סיוון תשפג. פשוטו של מקרא. פירק טו פסוקים טז-לג. פשוטו של מקרא. מפגש 31   אי"ה, י"ט סיוון תשפג.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 96<br>97<br><b>97</b><br>98<br>99<br>10<br>10<br>10                                          | פשוטו של מקרא. פירוש רש"י. מפגש 33   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים. תהלים קכב – לכבודה של ירושלים. פשוטו של מקרא. פירוש רש"י. מפגש 34   י"ב סיוון תשפג. 2. מפגש של מקרא. 3. מפגש 15   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. 3. מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 96<br>97<br><b>97</b><br>98<br>99<br>10<br>10<br>10                                          | פשוטו של מקרא. פירוש רש"י. מפגש 33   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים. תהלים קכב – לכבודה של ירושלים. פשוטו של מקרא. פשוטו של מקרא. מפגש 34   י"ב סיוון תשפג. פשוטו של מקרא. כירוש רש"י. פשוטו של מקרא. מפגש 45   י"ב סיוון תשפג. מפגש 55   אי"ה, י"ט סיוון תשפג.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 96<br>97<br><b>97</b><br>98<br>99<br>10<br>10<br>10                                          | פשוטו של מקרא. פירוש רש"י. מפגש 33   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים. תהלים קכב – לכבודה של ירושלים. פשוטו של מקרא. פשוטו של מקרא. מפגש 34   י"ב סיוון תשפג. פשוטו של מקרא. כירוש רש"י. פשוטו של מקרא. מפגש 45   י"ב סיוון תשפג. מפגש 55   אי"ה, י"ט סיוון תשפג.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 96<br>97<br>98<br>99<br>10<br>10<br>10<br>10                                                 | פשוטו של מקרא פירוש רש"י מפגש 33   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים תהלים קכב – לכבודה של ירושלים פשוטו של מקרא פירוש רש"י מפגש 34   י"ב סיוון תשפג פירוש רש"י פשוטו של מקרא פירוש רש"י פשוטו של מקרא פירוש רש"י מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג פירוש רש"י מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג פירוש רש"י פשוטו של מקרא פירן טז פסוקים א-טו פירוש רש"י פירוש רש"י                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 96<br>97<br>98<br>99<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10                                           | פשוטו של מקרא פירוש רש"י מפגש 33   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים תהלים קכב – לכבודה של ירושלים פשוטו של מקרא פירוש רש"י פרין מי פסוקים טז-לג פירוש רש"י פשוטו של מקרא פירוש רש"י פשוטו של מקרא פירוש רש"י מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג פירוש רש"י מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג פירוש רש"י פשוטו של מקרא פרק טז פסוקים א-טו פירוש רש"י פירוש רש"י פירוש רש"י                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 96<br>97<br>98<br>99<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10                                           | פשוטו שׁל מקרא פירוש רש"י מפגש 33   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים תהלים קכב – לכבודה של ירושלים פשוטו של מקרא פירוש רש"י מפגש 34   י"ב סיוון תשפג פירוש רש"י פשוטו של מקרא פירוש רש"י פשוטו של מקרא פירוש רש"י מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג פירוש רש"י פשוטו של מקרא פירוש רש"י                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 96<br>97<br>98<br>99<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10                                     | פוטו של מקרא. פירוש רש"י מפגש 33   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים. תהלים קכב – לכבודה של ירושלים. פירוט ושל מקרא. פירוט רש"י פמגש 34   י"ב סיוון תשפג. פירוט יוון תשפג. מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. פירוט יוון תשפג. מפגט 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. מפגט 36   כ"ו סיוון תשפג. פירוט רש"י פירוט רש"י מפגט 36   כ"ו סיוון תשפג. פירוט רש"י מפגט 36   כ"ו סיוון תשפג. פרק טז פסוקים טז-לג.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 96<br>97<br>98<br>99<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10                                     | פשוטו של מקרא. פירוש רש"י מפגש 33   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים פשוטו של מקרא. פשוטו של מקרא. פירוש רש"י. מפגש 34   י"ב סיוון תשפג. פירוש רש"י. פשוטו של מקרא. פשוטו של מקרא. בירוש רש"י. פשוטו של מקרא. מפגש 35   אי"ה, י"סיוון תשפג. פירוש רש"י. פשוטו של מקרא. מפגש 35   אי"ה, י"סיוון תשפג. בירוש רש"י. פשוטו של מקרא. בירוש רש"י. בירוש רש"י. בירוש רש"י. בירוש רש"י. בירוש תש"י. בירוש ל מקרא.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 96<br>97<br>98<br>99<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10                                     | פשוטו של מקרא. פירוש רש"י מפגש 33   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים פשוטו של מקרא. פשוטו של מקרא. פירוש רש"י. מפגש 34   י"ב סיוון תשפג. פירוש רש"י. פשוטו של מקרא. פשוטו של מקרא. בירוש רש"י. פשוטו של מקרא. מפגש 35   אי"ה, י"סיוון תשפג. פירוש רש"י. פשוטו של מקרא. מפגש 35   אי"ה, י"סיוון תשפג. בירוש רש"י. פשוטו של מקרא. בירוש רש"י. בירוש רש"י. בירוש רש"י. בירוש רש"י. בירוש תש"י. בירוש ל מקרא.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 96<br>97<br>98<br>99<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10                                     | פשוטו של מקרא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 96<br>97<br>98<br>99<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10                               | פשוטו של מקרא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 96<br>97<br>98<br>99<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10                         | פשוטו של מקרא פירוש רש"י מפגש 33   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים תהלים קבב – לכבודה של ירושלים פשוטו של מקרא פירוש רש"י. פשוטו של מקרא מפגש 34   י"ב סיוון תשפג                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 96<br>97<br>98<br>99<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10                         | פשוטו של מקרא. פירוש רש"י מפגש 33   כ"ז אייר שפג, אור ליום ירושלים תהלים קכב – לכבודה של ירושלים פשוטו של מקרא פירוש רש"י. מפגש 34   י"ב סיוון תשפג פשוטו של מקרא. מפגש 35   א"ה, י"ט סיוון תשפג פירוש רש"י. מפגש 35   א"ה, י"ט סיוון תשפג פירוש רש"י. מפגש 35   כ"ו סיוון תשפג פירוש רש"י. מפגש 36   כ"ו סיוון תשפג פירוש רש"י. מפגש 36   כ"ו סיוון תשפג מפגש 36   כ"ו סיוון תשפג פירוש רש"י. מפגש 36   כ"ו סיוון תשפג פירוש רש"י. מפגש 36   א"ח לגר. מפגש 36   א"ח לגר. פירוש רש"י. מפגש 37   א"ח לגר. פירוש רש"י. מפגש 37   א"ח לגר. פירוש רש"י. פירוש רש"י. פירוש רש"י. פירוש רש"י. פירוש למקרא.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 967<br>97999<br>9910<br>10010<br>10010<br>10010<br>10010                                     | פשוטו של מקרא. מפגש 33   כ"ז איר תשפג, אור ליום ירושלים. תהלים קכב – לכבודה של ירושלים. פירוש רש"י. מפגש 34   י"ב סיוון תשפג. פשוטו של מקרא פירוש רש"י. פשוטו של מקרא פירוש רש"י. מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. מפגש 35   כ"ו סיוון תשפג. מפגש 36   כ"ו סיוון תשפג. מפגש 36   כ"ו סיוון תשפג. מפגש 36   כ"ו סיוון תשפג. מפגש 37   אי"ה ג' תמוז תשפג.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 967<br>97999<br>9910<br>10010<br>10010<br>10010<br>10010                                     | פשוטו של מקרא. מפגש 33   כ"ז איר תשפג, אור ליום ירושלים. תהלים קכב – לכבודה של ירושלים. פירוש רש"י. מפגש 34   י"ב סיוון תשפג. פשוטו של מקרא פירוש רש"י. פשוטו של מקרא פירוש רש"י. מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. מפגש 35   כ"ו סיוון תשפג. מפגש 36   כ"ו סיוון תשפג. מפגש 36   כ"ו סיוון תשפג. מפגש 36   כ"ו סיוון תשפג. מפגש 37   אי"ה ג' תמוז תשפג.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 967<br>97999<br>10010<br>10010<br>10010<br>10010<br>10010<br>11010                           | פשוטו של מקרא. פירוש רש"י מפגש 33   כ"ז איר תשפג, אור ליום ירושלים תהלים קכב – לבבודה של ירושלים פשוטו של מקרא. פירוש רש"י. פירוש רש"י. פשוטו של מקרא. מפגש 34   י"ב סיוון תשפג. פירוש רש"י. מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. מפגש 36   כ"ו סיוון תשפג. מפגש 37   אי"ה ג' תמוז תשפג. מפגש 38   י"ז ממוז תשפג. מפגש 38   י"ז תמוז תשפג. מפגש 38   י"ז תמוז תשפג. מפגש 38   י"ז תמוז תשפג.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 967<br>97999<br>10010<br>10010<br>10010<br>10010<br>10010<br>11010<br>11010                  | פוטו של מקרא. מפגש 33   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים. מפגש 35   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים. פשוטו של מקרא. פשוטו של מקרא. מפגש 34   י"ב סיוון תשפג. פירוש רש"י. פשוטו של מקרא. מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. מפגש 36   כ"ו סיוון תשפג. מפגש 36   כ"ו סיוון תשפג. מפגש 36   כ"ו סיוון תשפג. מפגש 37   אי"ה ג' תמוז תשפג. מפגש 37   אי"ה ג' תמוז תשפג. מפגש 37   אי"ה ג' תמוז תשפג. מפגש 38   י"ד תמוז תשפג. מפגש 38   פירוש רש"י.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 96799999999999999999999999999999999999                                                       | פוטו של מקרא. מפגש 33   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים. תהלים קנב – לכבודה של ירושלים. פוטו של מקרא. מפגש 34   י"ב סיוון של מקרא. מפגש 35   י"ב סיוון שפג. פירוש רש"י. פשוטו של מקרא. מפגש 35   א"ה, י"ט סיוון תשפג. מפגש 35   א"ה, י"ט סיוון תשפג. מפגש 36   כ"ו סיוון תשפג. מפגש 36   כ"ו סיוון תשפג. מפגש 36   כ"ו סיוון תשפג. מפגש 36   א"ה ג' תמוז תשפג. מפגש 37   א"ה ג' תמוז תשפג. מפגש 37   א"ה ג' תמוז תשפג. מפגש 37   א"ה ג' תמוז תשפג. מפגש 38   י"ז תמוז תשפג. מפגש 36   י"ז תמוז תשפג.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 96799999999999999999999999999999999999                                                       | פשוטו של מקרא. מפגש 32   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים. מפגש 35   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים. תהלים קבב – לבבודה של ירושלים. פשוטו של מקרא. מפגש 34   י"ב סיוון תשפג. פשוטו של מקרא. מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. 3. מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. 3. מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. 3. מפגש 36   מ"ן סיון תשפג. 3. מפגש 37   אי"ה ג' תמוז תשפג. 3. מפגש 38   מ"ן ה ג' תמוז תשפג. 3. מפגש 38   י"ז תמוז תשפג. 3. מפגש 38   א"ה ג' תמוז תשפג. 3. מפגש 38   א"ה ג' תמוז תשפג. 3. מפגש 38   א"ח מון משפג. 3. מפגש 38   א"ח מון מון מפגע.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 96799999999999999999999999999999999999                                                       | פשוטו של מקרא. מפגש 32   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים. מפגש 35   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים. תהלים קבב – לבבודה של ירושלים. פשוטו של מקרא. מפגש 34   י"ב סיוון תשפג. פשוטו של מקרא. מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. 3. מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. 3. מפגש 35   אי"ה, י"ט סיוון תשפג. 3. מפגש 36   מ"ן סיון תשפג. 3. מפגש 37   אי"ה ג' תמוז תשפג. 3. מפגש 38   מ"ן ה ג' תמוז תשפג. 3. מפגש 38   י"ז תמוז תשפג. 3. מפגש 38   א"ה ג' תמוז תשפג. 3. מפגש 38   א"ה ג' תמוז תשפג. 3. מפגש 38   א"ח מון משפג. 3. מפגש 38   א"ח מון מון מפגע.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 967<br>977<br>989<br>999<br>100<br>100<br>100<br>100<br>110<br>111<br>111<br>111             | פרוש רש" פרוש רש" מפגש 33   כ"ז אייר תשפג, אור ליום ירושלים תהלים קכב – לכבודה של ירושלים פרוש רש" פרוש רש" מפגש 44   י"ב סיוון תשפג פרוש רש" פרוט ופסוקים טדלג פרוט ופסוקים טדלג פרוט של מקרא פרוט דש" פרוט זיון תשפג פרוט של מקרא פרוט זיון תשפג פרוט של מקרא פרוט זיון תשפג פרוט של מקרא                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 96<br>97<br>98<br>99<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>11<br>11<br>11<br>11<br>11             | פירוש רש" מפגש 33 [ כ"ז איר תשפג, אור ליום ירושלים מפגש 35 [ כ"ז איר תשפג, אור ליום ירושלים פירוש רש": מפגש 34 [ "ב סיוון תשפג מפגש 34 [ "ב סיוון תשפג פירוש רש": פשוטו של מקרא מפגש 35 [ א"ה, "ט סיוון תשפג פירוש רש": פשוטו של מקרא מפגש 36 [ כ"ו סיוון תשפג פירוש רש": פשוטו של מקרא מפגש 36 [ כ"ו סיוון תשפג פירוש רש": פשוטו של מקרא פירן טד פסוקים טדילג (ש"י) פירוש רש": מפגש 36   א"ה ג' תמוז תשפג פירן טד פסוקים טדילג (ש"י) פירוש רש": פירן טד פסוקים טדילג (ש"י) פירוש רש":                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 96<br>97<br>98<br>99<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>11<br>11<br>11<br>11<br>11<br>11       | פשוטו של מקרא מפגש 32   כ"ז איר תשפג, אור ליום ירושלים מפגש 35   כ"ז איר תשפג, אור ליום ירושלים מפגש 35   כ"ז איר תשפג, שור ליום ירושלים פשוטו של מקרא פרק טו פסוקים טד-לג פפוטו של מקרא פריוש רש"י. 3 מפגש 35   א"ה, י"ט סיוון תשפג פרטו של מקרא פרן טו פסוקים א-טו פרוש רש"י. 3 מפגש 35   א"ה, י"ט סיוון תשפג. 3 פירוש רש"י. 4 פרן טו פסוקים טד-לג. 5 פירוש רש"י. 5 פרן טד פסוקים טד-לג. 6 פרן טד פסוקים טד-לג. 7 פרן טד פסוקים טד-לג. 8 מפגש 35   א"ה ג' תמוז תשפג. 9 פרן טד פסוקים טד-לג (רש"י) פרן טד פוסוקים טד-לג (רש"י) פרן טד פסוקים טד-לג (רש"י) מפגש 35   י" מוז תשפג פרן טד פסוקים טד-לג (רש"י) פרן טד פסוקים טד-לג (רש"י) מפגש 38   י" תמוז תשפג פרן יד פסוקים א-טו פרן יד פסוקים יד-כח פרוש וש א"ה, כ"ג תמוז תשפג פרן יד פסוקים יד-כח פרוש וש א"ה, כ"ג תמוז תשפג פרן יד פסוקים א-טו פרוש וש א"ה, כ"ג תמוז תשפג פרן יד פסוקים א"ה, כ"ג תמוז תשפג |
| 96977999999999999999999999999999999999                                                       | פירוש רש" מפגש 32   כ"ז איר תשפג, אור ליום ירושלים תהלים קכב – לכבודה של ירושלים פשוטו של מקרא מפגש 34   "ב סיוון תשפג                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 96977999999999999999999999999999999999                                                       | פשוטו של מקרא. מפגש 32 [ כ"ז איר תשפג, אור ליום ירושלים. מפגש 32 [ כ"ז איר תשפג, אור ליום ירושלים. פשוטו של מקרא. פשוטו של מקרא. מפגש 34 [ "ב סיוון תשפג. פשוטו של מקרא. פשוטו של מקרא. פשוטו של מקרא. בפרק טו פסוקים טדילג. 3. מפגש 35 [ אי"ה, "יט סיוון תשפג. 3. פירוש רש". 6. פשוטו של מקרא. 6. פירוש רש". 6. פשוטו של מקרא. 6. פירוש רש". 6. פירוש רש". 6. פירוש רש". 6. פירוש רש". 6. מפגש 36 [ "ז חמוד תשפג. 6. מפגש 37 [ אי"ה ג' תמוד תשפג. 6. מפגש 38 [ "ז תמוד תשפג. 6. פשוטו של מקרא. 6. מפגש 38 [ א"ד מוד תשפג. 6. פירוש רש". 6. מפגש 38 [ א"ד מוד תשפג. 6. פירוש רש". 6. מפגש 38 [ א"ד מוד תשפג. 6. פירוש רש". 6. מפגש 38 [ א"ד מוד תשפג. 6. פירוש רש". 6. מפגש 38 [ א"ד מוד תשפג. 6. פירוש רש". 6. מפגש 38 [ א"ד מוד תשפג. 6. פירוש רש".                                                        |
| 96977999999999999999999999999999999999                                                       | פשוטו של מקרא. מפגש 32 [ כ"ז איר תשפג, אור ליום ירושלים. מפגש 32 [ כ"ז איר תשפג, אור ליום ירושלים. פשוטו של מקרא. פשוטו של מקרא. מפגש 34 [ "ב סיוון תשפג. פשוטו של מקרא. פשוטו של מקרא. פשוטו של מקרא. בפרק טו פסוקים טדילג. 3. מפגש 35 [ אי"ה, "יט סיוון תשפג. 3. פירוש רש". 6. פשוטו של מקרא. 6. פירוש רש". 6. פשוטו של מקרא. 6. פירוש רש". 6. פירוש רש". 6. פירוש רש". 6. פירוש רש". 6. מפגש 36 [ "ז חמוד תשפג. 6. מפגש 37 [ אי"ה ג' תמוד תשפג. 6. מפגש 38 [ "ז תמוד תשפג. 6. פשוטו של מקרא. 6. מפגש 38 [ א"ד מוד תשפג. 6. פירוש רש". 6. מפגש 38 [ א"ד מוד תשפג. 6. פירוש רש". 6. מפגש 38 [ א"ד מוד תשפג. 6. פירוש רש". 6. מפגש 38 [ א"ד מוד תשפג. 6. פירוש רש". 6. מפגש 38 [ א"ד מוד תשפג. 6. פירוש רש". 6. מפגש 38 [ א"ד מוד תשפג. 6. פירוש רש".                                                        |
| 96<br>97<br>98<br>99<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>11<br>11<br>11<br>11<br>11<br>11<br>11 | פשוטו של מקרא. פרוא רש". מפגש 32 [ כ"ז איר תשפג, אור ליום ירושלים. תהלים קכב – לכבודה של ירושלים. פשוטו של מקרא. פשוטו של מקרא. פרק טו פסוקים טד-לג. פרן טו פסוקים טד-לג. פרן טו פסוקים טד-לג. פרן טו פסוקים טד-לג. פרן טו פסוקים טד-לג. מפגש 35 [ א"ה, "ט סיוון תשפג. פרן טו פסוקים טד-לג. מפגש 35 [ כ"ז סיוון תשפג. פרן טו פסוקים טד-לג. פרן טו פסוקים טד-לג. פרן טו פסוקים טד-לג. פרן טו פסוקים טד-לג. מפגש 36 [ כ"ז סיוון תשפג. פרן טו פסוקים טד-לג. מפגש 37 [ א"ה ג" תמוז תשפג. פרן טו פסוקים טד-לג (תש"ו. פשוטו של מקרא. פרן טו פסוקים טד-לג (תש"ו. פרן טו פסוקים טד-לג (תש"ו. פרן טו פסוקים טד-לג (רש"ו). פרן טו פסוקים טד-לג (רש"ו). פרן טו פסוקים טד-לג (דש"ו. פרן יו פסוקים טד-לג (דש"ו. פרן יו פסוקים טד-לג (דש"ו.) פרן יו פסוקים טד-לג (דש"ו. פרן יו פסוקים טד-לה (דש"ו. פרן יו פסוקים טד-לה (דשפג. פרן יו פסוקים טד-לח.      |
| 96<br>97<br>99<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>11<br>11<br>11<br>11<br>11<br>11 | פשוטו של מקרא. מפגש 32 [ כ"ז איר תשפג, אור ליום ירושלים. מפגש 32 [ כ"ז איר תשפג, אור ליום ירושלים. פשוטו של מקרא. פשוטו של מקרא. מפגש 34 [ "ב סיוון תשפג. פשוטו של מקרא. פשוטו של מקרא. פשוטו של מקרא. בפרק טו פסוקים טדילג. 3. מפגש 35 [ אי"ה, "יט סיוון תשפג. 3. פירוש רש". 6. פשוטו של מקרא. 6. פירוש רש". 6. פשוטו של מקרא. 6. פירוש רש". 6. פירוש רש". 6. פירוש רש". 6. פירוש רש". 6. מפגש 36 [ "ז חמוד תשפג. 6. מפגש 37 [ אי"ה ג' תמוד תשפג. 6. מפגש 38 [ "ז תמוד תשפג. 6. פשוטו של מקרא. 6. מפגש 38 [ א"ד מוד תשפג. 6. פירוש רש". 6. מפגש 38 [ א"ד מוד תשפג. 6. פירוש רש". 6. מפגש 38 [ א"ד מוד תשפג. 6. פירוש רש". 6. מפגש 38 [ א"ד מוד תשפג. 6. פירוש רש". 6. מפגש 38 [ א"ד מוד תשפג. 6. פירוש רש". 6. מפגש 38 [ א"ד מוד תשפג. 6. פירוש רש".                                                        |

| 117 | פרק יח פסוקים ??-??                                     |
|-----|---------------------------------------------------------|
| 119 | פשוטו של מקרא פשוטו של מקרא                             |
| 119 |                                                         |
| 120 | מפגש 42   אי"ה, ?"? ??? תשפג                            |
| 120 | פרק ? פסוקים ??-??                                      |
| 120 | שׁל מקרא                                                |
|     | פירוש רש"י                                              |
|     | מפגש 43   אי"ה, ?"? ??? תשפג                            |
| 121 | פרק ? פסוקים ??-??                                      |
|     |                                                         |
|     | פירוש רש"י                                              |
|     | מפגש 44   אי"ה, ?"? ??? תשפג                            |
|     | פרק ? פסוקים ??-??                                      |
|     | פשוטו של מקרא                                           |
|     | פירוש רש"י                                              |
|     | מפגש 45   אי"ה, ?"? ??? תשפג                            |
|     | פרק ? פסוקים ??-??                                      |
|     | ֿפשוטו שׁל מקרא                                         |
|     | פירוש רש"י                                              |
|     | מפגש 46   אי"ה, ?"? ??? תשפג                            |
|     | פרק ? פסוקים ??-??                                      |
| 124 | פשוטו של מקרא                                           |
|     | פירוש רש"י                                              |
|     | מפגש 47   אי"ה, ?"? ??? תשפג                            |
|     | פרק ? פסוקים ??-??                                      |
|     | פשוטו של מקרא                                           |
| 125 | פירוש רש"י                                              |
|     | מפגש 48   אי"ה, ?"? ???? תשפג                           |
|     | פרק ? פסוקים ??-??                                      |
|     | פשוטו של מקרא                                           |
|     | פירוש רש"י                                              |
|     | מפגש 49   אי"ה, ?"? ??? תשפג                            |
|     | פרק ? פסוקים ??-??                                      |
|     | פשוטו של מקרא                                           |
|     | פירוש רש"י                                              |
|     | מפגש 50   אי"ה, ?"? ??? תשפג                            |
|     | פרק ? פסוקים ??-??                                      |
|     | פשוטו של מקרא                                           |
|     | פירוש רש"י                                              |
|     | נספחים                                                  |
| 129 |                                                         |
| 129 | פירוש רש"י למשלי, ליסה פרדמן, ירושלים תשע"ט   עמ' 34-33 |

## פרק א פסוקים א-ז

(א) **משלי** – כל דבריו דוגמות ומשלים; מְשַל התורה – באשה טובה, ומְשַל העובדי עבודה זרה באשה זונה.

[ב] לָדַעַת חָכְמָה וּמוּסֶר לְהָבִין אִמְרֵי בִינָה:

[א] מִשְׁלֵי שְׁלְמָּה בֶּן־דָּוֹגִד

מֶלֶך ישְׂרָאֵל:

- (ב) לדעת חכמה ומוסר המשלים האלו אמר להודיע לבריות שיהיו עמלים בתורה, שהיא חכמה ומוסר ובינה.
- נו] לַקַחַת מוּסַר הַשְּׂבֵּל [ג] לַקַחַת מוּסַר הַשְּׂבֵּל
- (ג) צדק ומשפט ומשרים. צדק צדקה מממונו, ומשפט לשפוט אמת, ומשרים – היא הפשרה, דרך חלק ומישור, שוה לזה ולזה.
- [ר] לָתַת לִפְתָאיֵם עָרְנָּאָה לְנַעַר דַּעַת וּמְזִמָּה:
- (ד) לתת לפתאים ערמה משלים אלו אמר קהלת לקנות בהם הפתאים – ערמה, לנער – דעת; וגם לנער, המנוער מכל למוד, שלא למד עדיין כלום – מזימה, מחשבת עצה.
- ֹנְבֹוֹן תַּחְבָּלְוֹת יִקְנֶה: וְנָבוֹן תַּחְבָּלְוֹת יִקְנֶה:
- (ה) ישמע חכם המשלים הללו. ויוסף על חכמתו. לקח למוד. חכם זה בעל השמועה. ונבון מוסיף על ידיעת חכם, שיודע להבין דבר מתוך דבר ומוסיף על שמועתו.
- [ו] לְהָבֵין מֲשֶׁל וּמְלִיצָה דּבְרֵי חֲׁכָמִים וְחִידֹתֶם:
- (ו) להבין משל ומליצה שיתנו לב להבין במקראות שני הדרכים: המשל והמליצה; שיבינו את מה המשיל למליצה. ואף מן המליצה לא יסורו לבם, שגם היא צריכים להבין. כשאמר "להצילך מאשה זרה" ו"נכריה" (מש' ב, טז) – על עבודה זרה נאמר; הרי המשל. ואף המליצה שהוציא משלו בלשון 'אשה' – הָבֵן בה והזהר מאשה זונה. דברי חכמים וחידותם – דורשי רשומות: מקרא מלא וחסר, רמז, דמיון וחידה.
- [ז] יִרְאַת הָ' באשֵׁית דָּעַת חָכְמָה וֹמוּסָׁר אֱוִילִים בְּזוּ:
- (ז) יראת יי' ראשית דעת עד כאן פירש לצורך מה עשה שלמה הספר הזה, ועתה מתחיל הספר: יראת יי' ראשית דעת היא תרומת עיקר הדעת והיא תהיה לך הראשונה לדעת. לפני חכמתך הקדם לְיראה את יוצרך, והיא תתן בלבך לעשות בחכמה ובדעת, כי האוילים, אשר אינם יראים את יי' הם בוזים את החכמה ואת המוסר.

Ð



## פשוטו של בוקרא

#### פתיחה

ספר משלי הוא ספר משלים של שלמה המלך, שנאמר (א א): "מְשָׁלֵי שָׁלֹמָה בֶּן־דָּוֶד מֲׁלֶךְ יִשְׂרָאֵל".

### הקבלות ספרותיות במקרא

כל הפסוקים בהם אנו עוסקים היום, למעט (אולי) הפסוק הראשון, בנויים מבחינה ספרותית בצורה של שתי צלעות מקבילות.

מבנה זה יכול, באופן עקרוני, להתפרש בשתי דרכים:

1) הפסוק כופל את דבריו לצורכי הדגשה ויופי המליצה, אולם תוכן הדברים זהה בשתי הצלעות.

2) הפסוק אומר שני דברים שונים בתוכנם, אך מעמיד אותם זה לצד זה משיקולים שונים.

אין לקבוע מראש איזו מבין שתי הדרכים נכונה ולכן יש לבחון כל פסוק ופסוק לגופו של עניין.

#### פירוש רש"י

#### מהו משל?

בלשוננו משל הוא סיפור דמיוני המבטא רעיון מן המציאות (אלגוריה). על פי הגדרה זאת, לכל ימשלי יש ינמשלי. אמנם בלשון התנייך ימשלי הינו ביטוי כולל לדבר חכמה.

אכן, גם בתנ״ך ובפרט בספר משלי רבים מן המשלים נאמרים בדרך של אלגוריה, שנאמר:

## "לְהָבִין מֲשָׁל וּמְלִיצֶה דִּבְרֵי חֲׁכָמִּים וְחִידֹתֶם" (וּ)

אלא שיש לשים לב להגדרות שעשויות לבלבל: מה שקרוי בפינוי ימשלי קרוי בפי שלמה ימליצה'; מה שקרוי בפינוי ינמשלי קרוי בפי שלמה ימשלי (רשייי א ו). ובמילים אחרות: יילהבין משל ומליצה'' משמעו בלשוננו יילהבין את הנמשל ואת המשליי.

מכל מקום, פסוק ו מלמד אותנו שיעור קצר בחוקי הלשון. כמו כן, דבריו של רשיי בביאור פסוק זה הינם מעין הקדמה קצרצרה לפירושו לספר משלי כולו (ראה על כך בהרחבה בנספח א).

#### המשל החשוב ביותר

: רשייי הראשון בספר משלי אומר כך

"משלי – כל דבריו דוגמות ומשלים. משל התורה באשה טובה ומשל העובדי גלולים באשה זונה". רבים הם המשלים. אולם "המשל" (בה' הידיעה. כלומר: החשוב והמרכזי מבין כולם) הוא המשל שעושה הקבלה בין אשה לבין עבודה. זאת ככל הנראה הסיבה לכך שרש"י פתח את דבריו בהבאת משל זה, עוד בטרם נאמר המשל בפסוקים עצמם.

האשה החוקית משולה לתורה – אשה אחת ויחידה אליה ישנה נאמנות מוחלטת.

האשה הזונה משולה לעבודה זרה – אשה מזדמנת ומתחלפת ללא כל מחויבות כלפיה.

#### איתור סיום פסוקי הפתיחה לספר

על פי המסורה - הפרשייה מסתיימת בסוף פסוק ז.

אמנם רשייי (בתחילת פסוק ז) מבאר שהפתיחה הסתיימה בסוף פסוק ו, ואילו גוף הספר מתחיל כבר מתחילת פסוק ז.

פירוש רש"י על משלי

## פרק א פסוקים ח-ט

[ח] שְׁמֵע בֻּנִי מוּסֵר אָבֶיף וְאַל־תִׁמִשׁ תּוֹרָת אִמֶּד:

(ח) שמע בני מוסר אביך – מה שנתן הקדוש ברוך הוא למשה בכתב ועל פה. אמך – אומתך, כנסת ישראל; כמו "מה אמך לביאה" (יח' יט, ב); והם דברי סופרים, שחדשו והוסיפו ועשו סייגים לתורה.

[a] בַּיו לְנִיָת הֵּן הֵם לְראּשֶׁךְּ וֹעֲנָלִים לְנַרְנְּרֹתֶף:

(ט) לוית חן – חבור של חן הם לראשך, כלומר: התורה והמוסר יהיו לראשך לוית חן, וכענקים של עדי זהב יהיו לגרגרותיך – לצוארך. ועל שם שהקנה עשויה טבעות טבעות, קורא הצואר בלשון רבים.



## פשוטו של מקרא

פסוקים ח-ט - יחידה שלימה

על פי פירוש ״דעת מקרא״ שני פסוקים אלו הם יחידה שלימה (שהרי לאחר מכן בפסוק י באה המילה ״בני״, שהיא מסמנת פתיחת יחידה חדשה).

### למה מצמידים את המוסר לאב ואת התורה לאם?

חיפוש בפרוייקט השויית אחר הביטוי יימוסר אביךיי (או הטיות דומות שלו) מראה שמשלי מייחס את היימוסריי אל האב בארבע מקומות שונים. כלומר זה לא במקרה שהמוסר מיוחס דווקא לאב.

: (2 אומר רסייג (הובא ביידעת מקראיי עמי ג

"דרך העברים לייחס שני דברים לשני בני אדם והכוונה שהם יחד... וכך כאן... שניהם מתיחסים אל האב ואל האם... שמע בני אל מוסר אביך ואמך ותורתם אל תּששׁ"

בדומה לכך, גם רי יוסף כספי אומר שאין לחפש טעם בשאלות מעין אלו (רי יוסף כספי - פירוש נוסף):

"(ח) שמע בני מוסר אביך – בזה יתחיל שלמה לצוות ולהזהיר לנו או לבנו. ודרך העברי על צד מליצת השיר לומר: אביך ואמך. ואמר באחד: מוסר, ובאחת: תורת, ואין בזה טעם שלא יתכן חלופו, כי כל זה והדומה לו מטבע האפשרי, אין בו טבע הכרחי. ומי שישתדל לתת בזה והדומה לזה טעם, הוא כסיל".

כלומר, לדעתם אין סיבה מיוחדת למה המוסר מיוחס דווקא לאב ולא לאם.

פירוש רש"י על משלי מפגש 2 | א תמוז תשפב

#### פירוש רש"י

רשייי מבאר פיסקה זאת בדרך משל:

מוסר = תורה שבכתב ותורב שבעל-פה.

אביך = הקבייה שנתן למשה את היימוסריי.

תורת = "דברי סופרים שחדשו והוסיפו ועשו סייגים לתורה".

אמד = כנסת ישראל.

על פי דרכו של רשייי, ברור לחלוטין שהיימוסריי שייך דווקא לייאביי וייתורהיי שייכת דווקא לייאםיי.

דבריו של רשייי מיוסדים על התלמוד הבבלי במסכות ברכות (דף לה עמוד ב):

אָמַר רַבִּי חֲנִינָא בַּר פָּפָּא:

ּכָּל הַנֶּהֱנֶה מִן הָעוֹלֶם הַזֶּה בְּלֹא בְּרָכָה כְּאִילוּ גּוֹזֵל לְהַקָּדוֹשׁ בָּרוּדְּ הוּא וּבְנֶסֶת יִשְׂרָאֵל שֵׁנֵּאֵמֵר (משלי כח כד): "גּוֹזֵל אָבִיו וָאִמּוֹ וָאוֹמֵר אֵין פַּשַׁע חַבֵּר הוּא לִאִישׁ מַשִּׁחִית".

ֿוְאֵין ״אָבִיו״ אֶלָּא הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא, שֵׁנֶּאֱמַר: ״הֵלֹא הוּא אָבִיךְ קָּנֶךְ״

ָוָאֵין "אָפוֹ" אֵלָא כָּנָסֶת יִשִּׂרָאֵל, שֵׁנָאֲמֶר: "שִׁמַע בָּנִי מוּסָר אַבִידְ וָאַל תִּטוֹשׁ תּוֹרַת אָמֶדְ".

אמנם רשייי מרחיב את מה שנאמר בגמרא. הגמרא רק ציינה כי אביך זה הקבייה ואמך זה כנסת ישראל ואילו רשייי מפרש את המושגים יימוסריי וייתורהיי כך שיתאימו מבחינת ההקשר המלא של הפסוק, למה שצויין בגמרא (ייתכן שהיה לרשייי מקור נוסף שעל פיו פירש יימוסריי וייתורהיי. צריך לערוך חיפוש. מכל מקום זה לא מובא בגמרא כאן).

פירוש רש"י על משלי | 2 א תמוז תשפב

### פרק א פסוקים י-יט

[י] בְּנִּי אָם־יְפַּתִּוּךְ חֲטָאִים אַל־תֹּבֵא:

אַל־תּבֵא: [יא] אִם־יֹאמְרוּ לְכָה אָׁתֵנוּ

ְיְבֶּיִי יִּינְיָּבְּ נָאֶרְבָּה לְּדָם נִצְפְּנָה לְנָקִי חִנָּם:

[יב] גָבְלָעֵם כִּשְׁאַוֹּל חַיִּיִם וֹתְמִימִים כְּוַוֹרְבִי בְוֹר:

> [יג] כָּל־הַוֹן יָקֵר נִמְצָא וְמַלֵא בָתַּינוּ שָׁלֶל:

[יד] גּוֹרֶלְךּ תַּפֵּיל בְּתוֹכֵנוּ בִּיס אֶחָׁד יִהְיֶה לְכֶלְנוּ:

[מו] בְּנִי אַל־תֵּלֵךְ בְּדֶרֶךְ אִתְם מְנַע רַנְלְךָׁ מִנְתִיכָתָם:

[מז] בָּי רַגְלֵיהֶם לָרֵע יָרִוּצוּ וִׁימַהֲרֹוּ לִשְׁפָּדְ־הֶם:

[יז] בִּי־חַנָּם מְזֹרֵה הָרֻשֶׁת בְּעֵינִי כָּל־בִּעַל כָּנָף:

[יח] וֲהֵם לְדָמֶם יֶאֶרְבוּ יִצְפִּנוּ לְנַפְשׁתֵם:

ַנמ] בַּן אָרְחוֹת כָּל־בָּצֵעַ בָּצַע אֶת־נֶפֶשׁ בְּעָלָיו יִקָּח:

(י) חטאים – חוטאים. אל תבא – אל תאבה להם. (יא) נארבה לדם – לשפוך דם. נצפנה – לשון "מארב" (יהו' ח, ט). נצפנה לנקי חנם – הכתוב אומר שצפינתם לנקי – חנם הוא.

(יב) נבלעם – לנקיים כשהם חיים. כשאול – הבולע כל גוף שלם. ותמימים – אינו לשון 'צדיקים', אלא מלשון שְלֵמִים: נבלעם כשהם שלמים, כאדם היורד בתוך הבור כשהוא שלם; כלומר: בעודם בעשרם נהרגם, ונירש נכסיהם.

(יד) גורלך תפיל בתוכנו – אם תרצה תחלוק, או אם תרצה יהיה בשותפות. כיס אחד יהיה לכולנו – ביחד.

(טז) לרע ירוצו – לרעת עצמם הם רצים, ואינם יודעים לתת לב לדבר.

(יז) כי חנם מזורה הרשת – כי העופות הרואות חטים וקטניות מזורים על הרשת – חנם הוא בעיניהם, שאינם מכירים על מה היא נזרת, ויורדין בה ואוכלין.

(יח) והם לדמם יארובו – והציידים יארובו לדמם של עופות.

(יט) כן ארחות כל בוצע בצע – גוזל גזילה; נאה ונחמדת היא לו, וחנם היא לו (ראה לעיל, יז), וסופו – את נפש בעליו יקח – נפש עצמו, שנעשה עכשיו בעל הממון שגזל מחבירו.



פירוש רש"י על משלי מפגש 2 | א תמוז תשפב

## פשוטו של בוקרא

בפיסקה זאת משכנעים את הייבןיי (הקורא/השומע) שלא להתפתות לחבור לאנשים רשעים.

#### פירוש רש"י

#### חטאים

רשייי מפרש: חוטאים (ולא: מעשים רעים).

נראה שכך הם כללי הדקדוק (כאשר יש דגש באות טי).

מזכיר את הויכוח בין ר' מאיר לבין ברוריה בעניין הפסוק "ייתמו חטאים מן הארץ, ורשעים עוד אינם".

#### רש"י מיישב אמירות משונות

קשה לומר שאנשים (אפילו רשעים) יאמרו בפה מלא:

"נִצְפְּנָה לְנָקֵי חִנֵּם" (יא)

"גָבְלָעֵם... תְמִימִּים כְּיַוֹרְדֵי בְּוֹר" (יב). רשייי מיישב זאת -

"נָצְפְּנֵה לְנָקִי חִנֶּם" - הכתוב אומר זאת (ולא הרשעים עצמם במפורש).

"נֶבְלַעֵם... תָמִימִים" - ניקח בשלמות את ממונם (תמים משמעו כאן שלם, ולא צדיק). פירוש זה של רשייי מתחזק לאור ההקבלה בפסוק יב:

"גָבְלַעֵם בָּשָׁאָוֹל חַיֵּיִם" - כמו השאול שבולע בשלימות.

"וֹתְמִימִׁים כִּיְוֹרְדֵי בְוֹר" - כך הרשעים אומרים שיבלעו ממון הזולת בשלימות.

#### משל הרשת

[יז] כִּי־חֻנָּם מְזֹרָה הָרֶשֶׁת

בָּעֵינֵי כָּל־בָּעַל כָּנֵף:

רשייי מסביר שהעופות מתפתים למזון המפוזר (יימזורהיי) על הרשת והם חושבים שהוא נמצא שם ייחנםיי, כלומר : הוא נמצא שם במקרה. אך אין זה נכון - זוהי מלכודת עבורם.

מעניין לחשוב כלפי מי משל זה נאמר (כלפי הייתמימיםיי, כלפי ייבנייי, אולי אף כלפי הייחטאיםיי).

(יט) "בַּן אֱרְחוֹת כָּל־בָּצֵעַ בֶּצַע אֶת־גֶפָּשׁ בְּעָלֵיו יֵקָח" (יט)

"את נפש בעליו יקח – נפש עצמו, שנעשה עכשיו בעל הממון שגזל מחבירו".

נראה מדבריו של רשיי שהכוונה היא שהגוזל משול לרוצח אשר לוקח מהנגזל את דמיו (ממונו).

אמנם ניתן לפרש שהגוזל הוא זה אשר משחית את נפשו של עצמו, ואולי אף רשייי רמז לכך באומרו יינפש עצמויי.

פירוש רש"י על משלי

## פרק א פסוקים כ-לג

(כ) חכמות בחוץ תרונה – הרי חכמותיה של תורה בחוצותיה תזעקנה להזהירכם לסור אליהם. ומה הן חוצותיה? בתי מדרשות. ברחובות – במקום שמרחיבין אותה. כך דרש רבי תנחומא (תנ"ב בחוקותי ד).

(כא) בראש הומיות תקרא – במקום שהיא נשמעת ונכרזת, שם היא קוראת ואומרת ענין שלמטה: "עד מתי פתאים" וגו' (פס' כב). בפתחי שערים – הם מקום ישיבת הזקנים.

(כב) פתים – המתפתים על ידי מסיתים ומינים. תאהבו פתי – 'הסתה', שם דבר ל"פתיות" (מש' ט, יג), כמו "כלי" (במ' יט, יז); "קרי" (וי' כו, כא); "שפי" (במ' כג, ג).

> ָרֵג] מָשׁוּבוּ לְתוֹכַחְתִּי הָנֵּה אָבֵּיעַה לַכֵם רוּחִי

(כד) נטיתי ידי – לרמוז להם לסור אלי, כאדם המרמז לחבירו בידו ונוטה ידו אליו, לסור אליו.

(כה) ותפרעו – ותבטלו. כל עצתי – שיעצתי לגדל אתכם בעולם.

שׁוֹאֶּהוּ] פַּחְדְּכֶּׁם (כז) כשואה – כענן העולה פתאום. כסופה – 'טורבילון' בלעז. יאתה – יבא.

(כח) ישחרונני – יבקשוני.

[כב] עַד־מָתַי וּ הַבָּים לְצוֹן חָמְדֵּוּ לְהָם וְלֵצִּים לְצוֹן חָמְדַוּ לְהָם הַבָּים לְצוֹן חָמְדַוּ לְהָם הַנָּה אַבִּיעָה לְלֵּוֹכַחְתִּי אוֹדִיעָה דְבָרֵי אֶתְכֶם:

[כ] חֲכְמוֹת בַּחָוּץ מְּרֻנְּה

בַּרְחֹבוֹת תִּתֵּן קוֹלָה:

[כא] בְּרָאשׁ הֹמִיּוֹת

בְּפַתְחֵי שְׁעָרֵים בָעִׁיר

אַמָּבֶיהָ תאמֵר:

תַּקרָא

נָמִיתִי יָדִי וְאֵין מַקְשֵׁיב: [כר] יַעַן קָרָאתִי וַתְּמָאֵנוּ

[כה] וַתִּפְרְעִוּ כָל־עֲצָתִי

וְתוֹכַחְתִּי לְא אֲבִיתֶם:

ָ [כו] נַם־אֲנִי בְּאֵידְכֶם אֶשְׂחָק אֶלְעַׁנ בְּבָא פַּחְדְּכֶם:

[כז] בְּבָא (כְשֹאָוהו) [כְשׁוֹאָהו] פַּחְדְּכֶּם וֵאֵידְכֶם כְּסוּפָּה יָאֶתָה בְּבָא עֲלֵיכֶּם צָרָה וְצוּלֵקה:

> ָּיְשַׁחֲֻרָּנְנִי וְלָּאׁ יִמְצְּאֻנְנִי: '

[כח] אָז יִקְרָאָנִני וְלָאׁ אֶעֵנָה

[כמ] תַּחַת כִּי־שָׂנְאוּ דָעַת

פירוש רש"י על משלי מפגש 3 | ח תמוז תשפב

וְיִרְאָת הׁ' לָא בְחֶרוּ:

ַ[ל] לא־אֶבְוּ לַעֲצָתִי נָאֵצוּ כָּל־תּוֹכַחְתֵּי:

[לא] וֵיאֹכְלוּ מִפְּרֵי דַרְכָּם וְמִמֹעֵצִתֵּיהֵם יִשִּׁבֵּעוּ:

[לב] כֵּי מְשׁוּבַת פְּתָיֵם תַּהַרְגֵם וְשַׁלְוַת כְּסִילִים תְאַבְּדֵם:

> [לג] וְשֹׁמֵעַ לִי יִשְׁכָּן־בָּטַח וִשַׁאַנַן מִפַּחַר רָעָה:

(לא) מפרי דרכם – הפירות שאוכלים בחייהם בצרות המוצאות אותם, והקרן שמורה להם בגיהנם.

(לב) משובת פתים – את אשר לבם שובב. ושלות כסילים תאבדם – לפי שרואים הרשעים שהם מצליחים, נדבקים ברעתם ואינם חוזרין.

(לג) ישכן בטח – בעולם הזה. ושאנן – לעולם הבא. מפחד רעה – מדינה של גהינם. ושאנן – ויהי שליו ושקט. ושאנן – לשון עתיד, לכן נקוד פתח.



## פשוטו של מקרא

באופן כללי מדובר כאן על החכמה המשמיעה את קולה בחוצות על מנת לתת מוסר בפתיים.

שער העיר(כא) - הוא מקום מרכזי שכולם נפגשים בו.

למה לערך המטבע קוראים יישעריי? כי בעבר היו מחליפים את המטבעות בשער העיר.

ותפרעו (כה) - כמו ייכי פרוע הואיי. שבירת הסדר הטוב.

יום פורענות. (כו) - יום פורענות.

חזייל השתמשו במילה ייאידיי כדי לכנות חגים של עובדי עבודה זרה (משנה בתחילת מסכת עבודה זרה). ייתכן שזה כדי לבטא את הריחוק מן הימים הללו.

**פתי (כב)** - אדם שמתפתה ונגרר בקלות נקרא "פתי". לאו דווקא אדם תמים.

שואה (כז) - המילה שואה על פי רשייי משמעותה "ענן העולה פתאום". בלשון המודרנית זה הפך להיות ביטוי לאסון כבד ביותר. פירוש רש"י על משלי

### למה החכמה דווקא בחוץ ולא בפנים?

צריך לדעת שבימי קדם לא היו מרכזי לימוד (לא בענייני חול וגם לא בענייני קודש).

הרעיון של ייבית מדרשיי שכה מוכר לנו הוא עניין שהתפתח בסביבות תקופת בית שני.

בעבר היה מקובל לומר את דברי החכמה ברחובות העיר.

(ראה עוד בהמשך פירושו של רשייי בעניין זה).

### למה החכמה פונה דווקא לפתיים ולא לחכמים?

מדובר כאן באנשים שברמה הבסיסית הולכים בכיוון לא טוב.

אנשים "חכמים" או "צדיקים" הם גם ככה כבר "בכיוון הנכון" ונראה שהדברים כאן כלל לא מופנים אליהם. עוד יש לשים לב להגשה כאן (פסוק כט) - כמו גם בתחילת הפרק (פסוק ז) - שהבסיס לחכמה הוא יראת ה". כלומר, המעשים הטובים והישרים הם הבסיס גם לחכמה ובלי הבסיס אין טעם לחכמה. נראה אם כן שדברי המוסר בפסקה זאת מכוונים לאלו אשר הבסיס אצלם אינו טוב ועל כך באה התוכחה.

## תקבולת חסרה בפסוק לג

וִשֹׁמֵעֵ לִי - יִשְׁבַּן-בֵּטַח

: יהיה] שַׁאֲנַׁן מְ[פני]פַּחַד רַעַה] יְנשׁה מע לי

#### פירוש רש"י

כעת נעיין בדברי רשייי. כבר ראינו שרשייי מתרחק לפעמים מהפשט, ובפרט בספר משלי.

#### מהיכן מדברת החכמה?

"ומה הן חוצותיה? בתי מדרשות" (כ) - החכמה מדברת ממקום שבו נמצאים החכמים, הלא זה בית המדרש. אנו רואים כאן פירוש שהוא שונה מפשוטו של מקרא ואף הפוך ממנו.

כך גם באופן דומה: יייעקב איש תם יושב אהליםיי - לפי הפשט הכוונה לרועה צאן, אך חזייל דרשו זאת שממית עצמו באהלה של תורה - בבית מדרשם של שם ועבר.

ואם דבריה של החכמה נשמעים בבית המדרש ולא מחוצה לו, אזי יוצא, שדווקא החכמים הם אלו ששומעים את החכמה ואילו הפתיים, אשר הדברים מכוונים אליהם, כלל לא שומעים את דברי התוכחה ולכן הם אובדים בדרכם הרעה, כפי שנאמר בהמשך הפסוקים.

#### "ותפרעו – ותבטלו.

כל עצתי – שיעצתי לגדל אתכם בעולם" (כה) - החכמה רוצה לגדל את האדם ולרומם אותו אך האדם מבטל (ייפורעיי) זאת.

פירוש רש"י על משלי

## וֹןיֹאַכְלוּ מִפְּרֵי דַרְבָּם" (לא) - רשע ורע לו

"הפירות שאוכלים בחייהם בצרות המוצאות אותם, והקרן שמורה להם בגיהנם".

כאן מדובר על ״רשע ורע לו״. כלומר הרשע משלם על מעשיו הרעים גם בעולם הזה וגם בעולם הבא. זאת בשונה ממקומות אחרים, שבהם חז״ל דנים במקרים של ״רשע וטוב לו״.

יירשע וטוב לויי, וכן ייצדיק ורע לויי זה מצב הפוך. התנייך כידוע דן בכך בספר איוב וכן הגמרא מתמודדת עם הסוגיה הזאת, עד כדי כך שיש דעות בגמרא האומרות: יישכר מצווה בהאי עלמא - ליתאיי והשכר הוא רק בעולם הסוגיה הזאת, עד כדי כך שיש דעות בגמרא האומרות: יישכר מצווה בהא. מכל מקום, כאן מתוארת מציאות פשוטה יותר שמתאימה גם לפשט הפסוקים שמופיעים רבות בתורה בעניין שכר ועונש.

עוד יש לזכור, כי כאשר מדברים על השכר בעולם הזה, לא תמיד מדברים דווקא על ייעושריי גשמי, אלא מושג זה כולל בתוכו גם את הייאושריי במובן הרחב. כלומר, השכר בעולם הזה מתבטא פעמים רבות בדברים כמו סיפוק וכדומה ולאו דווקא בעושר גשמי.

### פרק ב פסוקים א-יא

(א) בני אם תקח אמרי – בני תהיה אם תקח אמרי.

וִּמִצִּוֹתֵּי תִּצְפִּן אִתָּר: אִם־תִּפַח אֲמָרָי אוֹ בֵּנִי

(ב) להקשיב לחכמה – לעסוק בתורה.

[ב] לְהַקְשֵּׁיב לַחָּכְמָה אָזֶנֶדְּ תַּמֶּה לִבְּדְּ לַתְּבוּנָה:

> [ג] כֵּי אָם לַבִּינָה תִקְרָא לַתְּבוּנָה תִּתֵּן קוֹלֶך:

> [ד] אִם־תְּבַקְשֶׁנָּה כַבְּסֶף וְכַמַּטְמוֹנִים תַּחְפְּשֶׂנָה:

[ה] אָז הֶבִין יִרְאַת הֶ' וְדַעַת אֱ-לֹהִים תִּמְצֵא:

> ַנוֹן בֶּי־הָ' יִתֵּן חָכְמָה מִפִּיו דַּעַת וּתְבוּנָה:

> [ח] לְנְצֹר אָרְחַוֹת מִשְׁפְּט וְדֶרֶךְ חֲסִירָו יִשְׁמְׂר:

[a] אָז תֻבִין צֶנֶדְק וּמִשְׁפְּמ וֹמִישָׁרִים כָּל־מַעְנֵּל־מְוֹב:

[יא] מֻזִּמָּה תִּשְׁמָוֹר עָלֶיךּ תְבוּנָה תִנְצְרֶכָּה:

(ה) אז תבין יראת יי' – מוסב על ענין שלמעלה, שאמר כי אם לבינה תקרא" (פס' ג).

(ו) כי יי' יתן חכמה – הא למדת שגדולה היא, שהרי נתנה מפי הקדוש ברוך הוא, לכך אתה צריך לקנותה.

(ז) יצפון לישרים תושיה – גנזה הקדוש ברוך הוא אצלו (ראה תנח' לך לך יא) עשרים ושישה דורות עד שנתנה לדור המדבר (ראה ב"ר א, ד, י). מגן להולכי תום – יצפון מגן להולכי תום, כלומר: והיא תהיה לך למגן.

(ח) לנצור ארחות משפט – שעל ידה ינצרו ארחות משפט, והוא דרך חסידיו ישמור – שלא יכשלו.

(יא) מזמה תשמור עליך – התורה תשמור עליך (ראה ממ"ש ב, יא).



## פשוטו של בקרא

גם הפרק הזה מדבר בשבח החכמה והמעלות הטובות.

### יראת ה' דורשת לימוד מעמיק

המילה **אם** מופיעה שלוש פעמים (א,ג,ד) ולאחר מכן "אז תבין יראת ה'" (ה) וכן "אז תבין צדק ומשפט" (ט). כלומר: כדי להיות ירא שמים, צריך להעמיק בחכמה. זה לא עניין אינטואיטיבי.

## הקדמת הרמח"ל למסילת ישרים

הרמח"ל בהקדמה למסילת ישרים מצטט פסוקים אלו ומרחיב בעניין זה את הדיבור:

״הוא מה שאמר שלמה (משלי ב ד): אם תבקשנה ככסף וכמטמונים תחפשנה, אז תבין יראת ה׳. אינו אומר אז תבין פילוסופיה, אז תבין תכונה, אז תבין רפואה, אז תבין דינים, אז תבין הלכות, אינו אומר אז תבין יראת ה׳. הרי לך, שלהבין היראה צריך לבקש אותה ככסף ולחפש אותה כמטמונים. הדי איפוא במה שמלומד לנו מאבותינו ובמה שמפורסם אצל כל בן דעת דרך כלל. או, הנמצא זמן לכל שאר חלקי העיון ולעיון הזה לא יהיה זמן. למה לא יקבע אדם לעצמו עתים לפחות להסתכלות הזה אם מוכרח הוא בשארית זמנו לפנות אל עיונים או אל עסקים אחרים״.

### תקבולות ספרותיות בקטע

כפי שאמרנו במפגש הראשון, תקבולות ספרותיות יכולות להשתמש במילים נרדפות אך לא תמיד זה כך. לפעמים פירוש המילים שונה. כמו כן, יש מצב ביניים - שבו המילים הן בעלות משמעות כללית זהה אך עם הבדל בעוצמת הרעיון שהן מבטאות. נראה כעת כמה דוגמאות שניתנות להתפרש כך.

פסוק א - ההבדל בין לקחת ובין לצפון - לקחת זה דבר סתמי. לצפון זה מעיד על משהו יקר ערך.

**פסוק ב -** ההבדל בין <u>חכמה</u> ל<u>תבונה</u>. גם כאן ניתן לומר, שהתבונה היא מדרגה מעל החכמה.

#### דרכו של המלבי"ם

המלבייים (רבי מאיר לֵיבּוּשׁ בן יחיאל מִיכְל וֵייזֶר) כתב פירוש הקרוי ייביאור המילותיי ובפירוש זה הוא טורח לבאר את המשמעות המדוייקת של כל מילה.

סבתא שושנה הביאה את פירושו של המלבייים על פסוק ב:

"לחכמה, לתבונה – התבאר (א' ב') שהחכמה לא תודע רק ע"פ הקבלה, והבינה יבין האדם

על פי זה החכמה והתבונה הן שני עניינים שונים. חכמה היא מאת הי ואילו בינה נובעת מתוך האדם.

באופן דומה המלבייים מבחין בין ייאמרייי-יימצוותייי (א), ייבינהיי-ייתבונהיי (ג) וכן הלאה.

נראה שיש כאן שיטת פירוש שמניחה כי המילים במקרא בוודאי לא נכתבו סתם ואף לא נכתבו ליפי המליצה. לכן יש להתעכב ולהבין את המשמעות המדוייקת של כל מילה.

אכן יש להעיר, כי דרך זאת בפירוש המקרא היא קרובה יותר לדרש ואילו מפרשים הנצמדים לפשוטו של מקרא בלבד, מקבלים על פי רוב את הכפילות כעניין מקובל שאין צורך להתעכב עליו.

## "לַנְצֹר אָרְחָוֹת מִשְׁפֵּט וְדֶרֶדְ חֲסִידֵו יִשְׁמְׂר" (ח)

מי שומר על מי?

נראה לפרש האדם שומר על המשפט והי שומר על החסידים (אך רשייי בהמשך פירש אחרת).

## (יא) מֲזִמָּה תִּשְׁמִר עָלֶידְ

<u>מזימה</u> היא מילה שעברה שינוי לשוני. בעברית המודרנית זוהי מילה שלילית. אך בעברית המקראית זוהי מילה חיובית שמשמעה: לשקול את צעדיך, לתכנן. (כך למשל גם המילה "גחיך" בארמית שהוא בעלת משמעות חיובית של צחוק ובעברית המודרנית משמעה זלזול).

#### מי שומר על מי!

לפי הפשט - היימזימהיי, כלומר שיקול הדעת, היא אשר תשמור על האדם.

ניתן אולי לפרש (בשינוי הניקוד) שהכוונה היא: יראת הי תשמור עליך מ-זימה, כלומר: שיראת הי (או התורה) היא תבלין ליצר הרע (ורשיי מפרש אחרת. בהמשך).

#### פירוש רש"י

"(א) בני אם תקח אמרי – בני תהיה אם תקח אמרי".

מילה אחת של רשייי מוסיפה משמעות רבה.

"(ב) להקשיב לחכמה – לעסוק בתורה".

להקשיב - לעסוק. רשייי לוקח מילה ייפאסיביתיי ומכניס בה משמעות ייאקטיביתיי.

"(ה) אז תבין יראת יי' – מוסב על ענין שלמעלה, שאמר "כי אם לבינה תקרא" (פס' ג)".

רשי מפנה מפסוק ה (ייאזיי) לפסוק ג (ייאםיי).

אכן גם בפסוק ד מופיע המילה ייאםיי. ייתכן שרשייי התכוון להפנות לפסוקים ג-ד ביחד.

"... – יצפון לישרים תושיה"

לפי רשייי, התושיה היא התורה שהקבייה שמר עליה עד למתן תורה, שבו נתנה לישראל.

[ח] לֱנָצֹר אָרְחְוֹת מִשְׁפָּט וְדֵרֵךְ חַסִידֵו יִשְׁמְר:

לפי רשייי - התורה שומרת על ארחות המשפט והקבייה שומר על הצדיקים. (שונה מהפשט אשר הצענו בהתחלה).

"מזימה" (פסוק יא) היא על פי רש"י התורה.

פירוש רש"י על משלי מפגש 4 | טו תמוז תשפב

#### "ואסובר"

- היות ונשארו מספר דקות, קובי גור אריה הביא דבר מעניין לגבי נוסח הכתובה

עכשיו יש הפסקה בעונת החתונות. אני תמיד מתרגש דווקא מקריאת הכתובה, כי עם כל הרומנטיקה, חז"ל לא התבלבלו וידעו שבסוף הקשר מבוסס על חוזה משפטי. שירי ואני היינו לפני שבועיים בחתונה ואחד מהרבנים שהקריא את הכתובה הסביר כך:

#### "ואפלח ואזון ואפרנס ואכלכל ואסובר".

מה פירוש המילה הארמית "ואסובר"? "סבר פנים". זאת לא דרשנות. זה התרגום. הבעל חייב לכלה לכל אורך חייו סבר פנים יפות

יש עוד פירוש יותר דרשני - להשתית את הבית על אדני הסברה והשכל.

ועוד פירוש - הכוונה יילדעת (לסבור) את האשהיי, כלומר: להבין את אישיותה לעומק.

(ראה עוד על כך בקישור הזה).

## פרק ב פסוקים יב-כב

[יב] לְהַצִּילְדּ מִדֶּרֶדְ רֻע מֵאִישׁ מִדַבֵּר תַּהָפָּכְוֹת:

[יג] הַעַּזְבִים אָרְחַוֹת וְשֶׁרְ: לָלֶכֶת בְּדַרְכֵי־חְשֶׁרְ:

[יר] הַשְּׂמֵחִים לַעֲשְׂוֹת רֶע יָגִילוּ בְּתַהְפָּּכְוֹת רֶע:

[מו] אֲשֶׁר אָרְחֹתֵיהֶם עִקְשִׁים וֹנְלוֹזִים בְּמַעְגְּלוֹתֶם:

ַמז] לֱהַצִּילְדּ מֵאשֶׁה זָרָה מִנְּכְרִיָּה אֲמָרֵיהָ הָחֱלִיקָה:

[יז] הַעֹּזֶבֶת אַלְּוּף נְעוּרֶיִה וְאֶת־בְּרִית אֱלֹהֶיהִ שְּׁכֵחָה:

[יח] כֵּי שֲׁחָה אֶל־מְנֶת בֵּיתְהּ וְאֶל־רְפָאִים מַעְנְּלֹתֶיהָ:

[ימ] כָּל־בָּאֶיהָ לָאׁ יְשׁוּבְוּן וְלָאֹ־יַשִּׁינוּ אֶרְחָוֹת חַיִּים:

ַכ] לְלַּעַן תֲלֵך בְּדֶרֶך מוֹבֵים וָאֶרְחָוֹת צַּדִּיקִים תִּשְׁמָׂר:

(יב) מאיש מדבר תהפוכות – הם המינים המסיתים את ישראל לעבודה זרה ומהפכים את התורה לרעה.

(טו) ונלוזים במעגלותם – כל לשון 'נלוז' לשון 'עקמימות' הוא, שבכל מקום הוא סמוך ל'עקש' (ראה מש' ד, כד), ו'עקש' הוא לשון 'עקום', כמו שנאמר "ומעקשים למישור" (יש' מב, טז). ונלוזים במעגלותם – הם עקומים בדרכיהם המקולקלים.

(טז) מאשה זרה – כנסיא של עבודה זרה, והיא המינות. ולא יתכן לומר, שלא דבר אלא על המנאפת ממש, כי מה שבחה של תורה שאמר כאן להצילך מאשה זרה ולא מעבירה אחרת? אלא מצוה זו עבודה זרה, שהיא פריקת עול של כל המצות.

(יז) העוזבת אלוף מנעוריה – במינים ישראל נאמר, בנביאי הבעל המסיתים "אלוף נעורי" (יר' ג, ד). בישראל כתיב, והוא ברית יי' שקבלו התורה בברית, והללו דרכי האומות למדו מהם.

(יח) כי שחה אל מות ביתה – מוסב על "להצילך" וגו' (לעיל, טז); כי תבא אל ביתה, ישח ומחליק כמדרון היורד אל מות. והתורה תשמור עליך מנפילה זו; הרי דבר גדול הוא לך. רפאים – נרפים מדרך הטוב ונעזבים מאין סומך, עד שנופלים בגהינם.

(יט) לא ישובון – יקשה בעיניהם לפרוש ממנה ולחזור בהם.

(כ) למען תלך – מוסב על המקרא שלמעלה "להצילך מדרך רעה" (ראה פס' יב), למען הוליכך בדרך טובים.

פירוש רש"י על משלי | 5 כב תמוז תשפב

(כא) כי ישרים ישכנו ארץ – לעולם הבא. יותרו בה – כשירדו רשעים לגהינם. [כא] בִּי־יְשָׁרִים יִשְׁכְּנוּ־אָנֵרץ וֹתְמִימִים יַנֵּתְרוּ בַה:

[כב] וְּרְשִָּׁעִים מֵאֶבֶרְץ יִכְּבַּתְתוּ וֹבוֹגִדִים יִסְּחִוּ מִמֵּנָּה:



## פשוטו של מקרא

לאחר שבפיסקה הקודמת דובר בשבח החכמה, פיסקה זאת מדברת על הדברים השליליים מהם החכמה מצילה את האדם.

#### תַּהָ**פָבוֹת** (פסוק יב ופסוק יד) -

המילה "תַּהְפָּכוֹת" מופיעה גם בפסוק יב וגם בפסוק יד.

בספר משלי היא מופיעה עוד לפחות שבע פעמים.

מעבר לכך - נראה שהמילה אינה מצויה בכל התנ״ך כולו, למעט הפסוק בפרשת האזינו (דברים לב כ): "בָּי דוֹר תַּהָפָּלת הֵמָה בָּנִים לֹא־אָמֶן בָּם".

#### - אָרְחֹתֵיהֶם, מַעְגְּלוֹתָם (טו)

מילים מקבילות בשתי הצעלות בפסוק. אפשר לפרש אותן כמילים נרדפות שמשמען: דרך (במובן הרחב).

## חלוקת הפיסקה לחלקים

ניתן לחלק את הפיסקה לשלושה חלקים מרכזיים, על פי המילים אשר מסמנות את תחילתו של כל חלק. שני החלקים הראשונים (יב-טו, טז-יט) הם מקבילים זה לזה - שניהם פותחים באותה מילה(יילהצילךיי) וחולקים לפחות ארבע מילים משותפות.

> החלק השלישי הוא מסכם את התכלית (*יילמעןיי)* של כל הפיסקה ואף של הפרק כולו. (כאשר נגיע לפירושו של רשייי נראה את שלושת החלקים בטבלה).

#### הפרת הברית

חגית דורף - אני רואה בפסקה הזאת עיסוק רב בעניין של האמון. הפרת האמון משולה לעזיבה. וזה מתקשר גם לפסוק: "כּל־בַּאִיה לֹא ישׁוּבוּן" (ביטוי לעזיבה מוחלטת).

זה מזכיר גם את הברית בין העם ובין הארץ. הפסוקים כאן מזכירים לי מאוד את פרשת והיה אם שמוע. חוזר כאן הנושא של שכר ועונש.

## "לְמַעַן תֵּלַדְ בְּדֶרֶדְ טוֹבִים וְאָרְחוֹת צַדִּיקִים תִּשְׁמֹר" - לפנים משורת הדין

סבתא שושנה ציינה בהקשר לפסוק זה את הסיפור הבא (<u>תלמוד בבלי בבא מציעא פג א</u>):

רבה בר בר חנן שכר פועלים להוביל חביות יין והפועלים פשעו ושברו את החביות בזמן עבודתם. לקח להם את מעיליהם כתשלום על הנזק. הלכו ואמרו זאת לרב. אמר רב לרבה בר בר חנן: תן להם בחזרה את מעיליהם. אמר לו: וכי כך הוא הדין? אמר לו: כן, שנאמר: ״לְמַעַן תֵּלֵךְ בְּדֶרֶךְ טוֹבִים״. נתן להם את מעיליהם בחזרה. אמרו לו

פירוש רש"י על משלי | כב תמוז תשפב

הפועלים: עניים אנו ועבדנו כל היום ורעבים אנו. אמר רב לרבה בר חנן: לך ותן להם את שכרם. אמר לו: וכי כך הוא הדין? אמר לו: כן, שנאמר: ״וְאָרְחוֹת צַדִּיקִים תִּשְׁמֹר״.

וראה גם <u>ברמביין על דברים ו יח</u> בעניין הפסוק ייועשית הישר והטוביי.

### פירוש רש"י

#### הפולמוס היהודי נוצרי

#### "(יב) מאיש מדבר תהפוכות – הם המינים וכו'"

ניתן להבין שרשיי מכוון לבני דורו אשר התפלמסו עם הנצרות.

וכן בפסוק יז, מבאר רש"י: "במינים ישראל נאמר", דהיינו ביהודים מומרים - תופעה קשה שבני דורו של רש"י התמודדו איתה כחלק מהפולמוס היהודי-נוצרי.

### פירוש המילה "נלוז"

"(טו) ונלוזים במעגלותם – כל לשון 'נלוז' לשון 'עקמימות' הוא וכו' "

יינלוזיי לפי רשייי פירושו ייעקוםיי. ההוכחה של רשייי היא שתמיד המילה נלוז באה בצמוד למילה עיקש [שפירושה הוא: עקום].

. חיפשנו את המילה יינלוזיי במקרא. מצאנו ארבע מופעים שלה

#### להשליחו

לא מצאנו את המילה ייעיקשיי במופעים אלו.

מה שכן, מצאנו על פי שתי הקבלות נוספות, שנלוז מפיע בפסוקים אלו בתור ההפך של "ישר".

המהדיר של רשייי הפנה גם לפסוק במשלי ד כד: ייהָסֵר מִמְּךְּ **עִקְשׁוּת** פֶּה **וּלְזוּת** שְׂפָתַיִם הַרְחֵק מִמֶּדְיִי (וגם שם רשייי מפרש ייעיקשותיי ויילזותיי במשמע של עקמימות).

[יש לערוך חיפוש יותר מדוייק ולציין את הממצאים]

#### משל האשה הזרה

#### "(טז) מאשה זרה – כנסיא של עבודה זרה, והיא המינות וכו"

יש להתעכב על הפסוק הזה כי רשייי ציין אותו ודיבר עליו כבר בתחילת פירושו (רשייי א א, רשייי א ו).

כאן רשייי מבאר את הפסוק ומדגיש כי לא יכול להיות שפסוק טז הוא כפשוטו. אילו נפרש את הפסוק כפשוטו, אזי באותה מידה היה אפשר לומר: יילהצילך מגניבהיי, יילהצילך מנקמהיי, או כל ציווי אחר, ומדוע לומר שהתורה מצילה דווקא מניאוף?! לכן, חייבים לומר שמדובר כאן בעבודה זרה, שהיא עזיבה מוחלטת של כל התורה ולא רק של במצווה בודדת.

אכן נראה שפסוקים טז-יט הינם משל, אשר הנמשל שלהם התבאר לפני כן בפסוקים יב-טו, אשר ניתן לקרוא אותם במקביל, כך:

| משל                                                                             | נמשל                                                                              |
|---------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| [טז] לְהַ <b>צִּילְד</b> ּ מֵאִשָּׁה זָרָה                                      | [יב] <b>לְהַצִּילְדְּ</b> מִדֶּרֶדְּ רָע                                          |
| : מִנְּכְרִיָּה אֲמְרֶיהָ הָחֱלִיקָּה                                           | : מֵאִישׁ מְדַבֵּר תַּהְפָּכוֹת                                                   |
| ָניז <b>ַ הַעֹּזֶבֶּת</b> אַלּוּף נְעוּרֶיהָ                                    | [יג] <b>הַעֹזְבִים</b> אָרְחוֹת יֹשֶׁר                                            |
| ּ וְאֶת־בְּרִית אֱלֹהֶיהָ שָׁכַחָה                                              | ָלֶלֶכֶת בְּדַרְכֵי־חֹשֶׁדְ :<br>לֶלֶכֶת בְּדַרְכֵי־חֹשֶׁדְ :                     |
| [יח] כִּי שָׁחָה אֶל־מָנֶת בֵּיתָהּ                                             | [יד] הַשְּׂמֵחִים לַעֲשׂוֹת רָע                                                   |
| ּ וְאֶל־רְפָּאִים <b>מַעְגְּלֹתֶיהָ</b>                                         | ּ יָגִילוּ בְּתַחְפֵּכוֹת רָע                                                     |
| ניט] כָּל־בָּאֶיהָ לֹא יְשׁוּבוּן<br>וְלֹא־יַשִּׂיגוּ <b>אָרְחוֹת</b> חַיִּים : | טו] אֲשֶׁר <b>אָרְחֹתֵיהֶם</b> עִקְשִׁים<br>וּנְלוֹזִים <b>בְּמֵעְגְּלוֹתָם</b> : |
|                                                                                 | [כ] <b>לְמַעַו</b> תֵּלֵדְ בְּדֶרֶדְ טוֹבִים<br>וְאָרְחוֹת צַדִּיקִים תִּשְׁמֹר:  |
|                                                                                 | [כא] כָּי־יְשָׁרִים יִשְׁכְּנוּ־אָרֶץ                                             |
|                                                                                 | וּתְמִימִים יַנְּתְרוּ בָהּ:                                                      |
|                                                                                 | [כב] וּרְשָׁעִים מֵאֶרֶץ יִכָּרֵתוּ                                               |
|                                                                                 | ובוגדים יִּשְחוּ מִבֶּנָה:                                                        |
|                                                                                 | ٩                                                                                 |

לאור זאת מובנים דבריו של רשייי בהמשך:

"(יח) כי שחה אל מות ביתה – מוסב על "להצילך" וגו' (לעיל, טז) וכו' "

"(כ) למען תלך – מוסב על המקרא שלמעלה "להצילך מדרך רעה" (ראה פס' יב) וכו' "...

פסוק יח הוא הסבר לפסוק טז במסגרת המשל.

ַ פסוק כ (יילָמַעַן תֶּלֶךְ בָּדֶרֶךְ טוֹבִים יי) הוא הסבר לפסוק יב (יילָהַצִילִךְ מְדֶּרֶךְ רָעיי) במסגרת הנמשל

פירוש רש"י על משלי | כב תמוז תשפב

### "פירוש המילה "רפאים"

. רפים בגהינם עד שנופלים בגהינם ברקים עד שנופלים בגהינם

. כך למשל גם בישעיהו כו יד: "מֵתִים בַּל־יִחְיוּ רְפָּאִים בַּל־יָקֻמוּ" - רפאים מקביל למתים. אנו רואים במקרא רפאים גם בהקשר של ענקים וגם בהקשר של מוות.

## "ארץ" פירוש המילה

(כא) "כִּי־יִשָּׁרִים יִשְׁכָּנוּ־אָרֶץ" - לא העולם הזה, אלא העולם הבא.

## פרק ג פסוקים א-יב

[א] בַּנִי תּוֹרָתַי אַל־תִּשְׁכָּח וֹמִצְוֹתִׁי יִצְּר לְבֶּדְ:

(ב) אורך ימים וגו' ושלום יוסיפו לך – תורתי ומצותי (ראה לעיל, א). [ב] כֵּי אֵּרֶךְ יָמִים וּשְׁנַוֹת חַיִּיִם וְשָׁלוֹם יוֹסִיפוּ לֶךְ:

> [ג] חֶסֶר נֶאֲטֶׁת אֵל-יַעַזְבֶּךְּ כְשְׁרֵם עַל-נְּרְנְּרוֹתֻיִּךְּ בָּתְבֵּם עַל-לִוּחַ לִבָּּךִּ:

[ר] וּמְצָא־חֵן וְשֵׂכֶל־מֻוֹב בְּעֵינֵי אֱלֹהַים וְאָדֶם:

[ה] בְּטַח אֶל־הִ' בְּכָל־לְבֶּךְ וְאֶל־בִּינְתְדָּ אַל־תִּשְּׁעֵן:

> ָוֹ] בְּכָל־דְּרָכֶיךְ דְעֵהוּ וְהוֹא יְיַשֵּׁר אְרְחֹמֶיךְ:

[ז] אַל־תְּהֵי חָכָם בְּעֵינֶיְדְּ יְרָא אֶת־הׁ' וְסַוּר מֵרֶע:

יָרֶא אֶת־הׁ' וְסַוּר מֵרֶע: .

ַן רַפְּאוּת תְּהֵי לְשָׁהֶדְ וְשָׁלֹּוּי לְעַצְמוֹתֶידְּ:

[מ] כַּבֵּר אֶת־הָ' מֵהוֹנֶדֶּ וֹמֵרֵאשִׁית כָּל־תְּבוּאָתֶדְּ:

וֹן וְיִפִּזְלְאַוּ אֲסָכֵּיִדְ שָּׁבְע [י] וְיִפִּזְלְאַוּ אֲסָכֵּיִדְ שָּׁבְע

(ה) בטח ביי' (בנוסחנו: אל יי') – ופזר מעותיך לבקש לך רב ללמוד ממנו, ואל בינתך אל תשען.

(ז) אל תהי חכם בעיניך – להיות מואס בדברי מוכיחך.

(ח) רפאות תהי לשרך – החכמה. שרך – כמו "שררך" (שה"ש ז, ג), וזהו טיבורך. ושקוי לעצמותיך – הוא המוח, כענין שנאמר "ומוח עצמותיו ישוקה" (איוב כא, רד)

(ט) מהונך – מכל מה שחננך, אפילו מקול ערב: אל תקרי מהונך אלא 'מגרונך'. ומראשית – אלו תרומות ומעשרות.

[יא] מוּסֵר הָ' בְּנֵי אֵל־תִּמְאָס וְאֵל־שָׁלִץ בְּתוֹכַחְתִּוֹ:

ַרב] כָּי אָת אֲשֶׁר יֶאֱהַב הַ' יוֹכֵיח וֹכָאָב אָת־בֵּן יִרְצֵה:

(יא) מוסר יי' בני אל תמאס – אם יבואו עליך יסורין, יהיו חביבין עליך (ראה תנח' יתרו טז). ולא תקוץ – מלשון "קצתי בחיי" (בר' כז, מו).

(יב) וכאב את בן ירצה – שרוצה בבנו להטיב לו ויפייסהו לאחר שמכהו בשבט, כן יערב לך הטובה אחר המכה.



## פשוטו של מקרא

יש לנו כאן מסגרת הפותחת במילה ייבנייי ומסיימת במשפט ייוכאב את בן ירצהיי. (בדומה לכך, הקטע הבא מתחיל ומסתיים במילים: ייאשרי... מאושריי).

## ההבדל בין "אֹרֶךְ יָמִים" ובין "שְׁנוֹת חַיִּים" (ב)

מה ההבדל בין אורך ימים ובין שנות חיים? אורך ימים זה נתון יבש על ציר הזמן.

שנות חיים זה אומר שהשנים הינן משמעותיות.

וכן (בראשית מז ח) כאשר שאל פרעה את יעקב:

"בַּמְּה יְמֵי שְׁנֵי חַיֶּיךּ"! יעקב ענה כך :

מבחינת ציר הזמן - "יְמֵי שְׁנֵי מְגוּרֵי שְׁלֹשִׁים וּמְאַת שָׁנָה".

."אולם - "מְעַט וְרָעִים הָיוּ יְמֵי שְׁנֵי חַיַּי וְלֹא הִשִּּיגוּ אֶת יְמֵי שְׁנֵי חַיֵּי אֲבֹתַי בִּימֵי מְגוּרֵיהֶם

כלומר: לא זכיתי להשיג בשנות קיומי את מה שאבותיי זכו להשיג.

## ההבדל בין "חֶסֶד" ובין "אֱמֶת" (ג)

המלביים מבאר מה ההבדל בין חסד ובין אמת:

"רוב דברי התורה נכללים בחסד ואמת, שהמצות ורובם באים על חסד שבין אדם לחברו. והאמונות והדעות נכללים במדת אמת, שיאמין באמתיות הנודעים ע"י התורה".

## (ד) "בְּעֵינֵי אֱ-לֹהִים וְאָדָם"

לא רק לעשות את הדבר הנכון, אלא לדאוג לכך שגם בעיני שאר בני האדם זה ייראה טוב. כמו (במדבר לב כב): ״וְהָיִיתֶם נְקִיִּים מֶה׳ וּמִיְּשְׂרָאֱל״.

## ההבדל בין חכמה ובין בינה

ייִבְּטַח אֱל־הי בָּכָל־לִבֶּךְ וְאֱל־בִּינָתִךְ אַל־תִּשָּׁעֵןיי (ה)

אל תסמוך על חכמתך האנושית אלא קבל את החכמה מאת הי וסמוך על מצוותיו.

אמרנו לעיל (ב ב) שהמלבייים מפרש שייחכמהיי היא מאת הי שייבינהיי זה חכמה אנושית. וכך הוא אומר גם כאן : ייכי החכמה לא תושג אל האדם עייי בינתו רק היא נתונה מאלהים... ולא יסמוך על בינתו כלליי.

ולכן גם (פסוק ז) ייאַל־תִּהִי חָכָם בְּעֵינֵידְיי - כי החכמה היא להי בלבד.

### (ו) "בְּכָל־דְּרָכֵיךְ דָעֵהוּ"

לשאוף לכך שבכל פעולה שאתה עושה, תחשוב על הקב"ה.

זוהי מדרגה גבוהה מאוד בעבודת הי (ראה משנה תורה לרמביים הלכות דעות פרק ג הלכה ג).

### פירושי מילים

"רְפָּאוּת הְּהִי לְשָׁרֶדְ" (ח) *- יישרדיי* בשין ימנית. כמו : שאר בשר.

"כַּבֵּד אֶת־ה' מֵהוֹנֵדְ" (ט) - *"מהונד" -* מתוך ההון (הממון) שלך (וראה ברשייי בהמשך).

"יְקָבֶידְ" (י) - *"ייקב"* מלשון נקב.

מּוּסַר יְהוָה בְּנִי אַל־תִּמְאָס וְאַל־תָּקֹץ בְּתוֹכַחְתּוֹ" (יא) *- יימוסר"* במקרה זה מלשון ייסורים (ולא מלשון דרך הישר). מקביל למילה *ייתוכחה"*.

## פירוש רש"י

"בְּטַח אֶל־ה' בְּכָל־לִבֶּדְ" (ה) - תשקיע ממון על מנת ללמוד תורה מפי רב, ואל תסמוך על חכמתך האישית.

"רְפָּאוּת תְּהִי לְשָׁרֶדְ" (ח) - יישרדיי - טבורך. כמו הפסוק בשיר השירים (ז ג) "שָּׁרְרֵךְ אַגַּן הַסַּהַר אַל יֶחְסַר הַמְּזֶג".

"כִּי אֵת אֲשֶׁר יֵאֶהַב יִהוָה יוֹכִיחַ וּכְאָב אֶת־בֵּן יִרְצֶה" (יב) "

"(יב) וכאב את בן ירצה – שרוצה בבנו להטיב לו ויפייסהו לאחר שמכהו בשבט, כן יערב לך הטובה אחר המכה".

אב המכה את בנו כדי לחנכו, הרי הוא מפייס את הבן לאחר מכן. כך אנו צריכים להתבונן בייסורים הבאים עלינו ולא למאוס בהם.

## כַבֵּד אֶת־יִהוָה מֵהוֹנֵךְ - מכל מה שחננך (ט)

"(ט) מהונך – מכל מה שחננך, אפילו מקול ערב: אל תקרי מהונך אלא 'מגרונך'. ומראשית – אלו תרומות ומעשרות".

כלומר, לפי רשייי, כל מה שיש לך צריך לשמש לכבוד הי, אפילו קולך היוצא מגרונך.

התוספות במסכת קידושין (קידושין לא א דייה ייכבד את הי מהונךיי), מביא דרשה דומה מבחינה לשונית:

״בירושלמי דורש: 'מהונך' כמו 'מחונך', משמע שהקפיד הקב״ה על כיבוד אב ואם יותר מכבודו... 'מחונך' – דמשמע: ממה שחננך. כלומר: אם יש לו ממון חייב ואם לאו פטור...״.

אך נראה שדרשה זאת באה להעצים דווקא את הציווי (שמות כ יא) ייַבַּבַּד אֶת אָבִיךּ וְאֶת אִפֶּידי, אפילו יותר מכבוד הי (שזה שונה מהדרשה כפי שרשייי מביא אותה כאן).

נראה שכוונת התוספות היא לברייתא שהובאה בתלמוד הירושלמי, הן במסכת קידושין והן במסכת פאה, בשינויי לשון קלים :

| תלמוד ירושלמי מסכת קידושין פרק א הלכה ז  | תלמוד ירושלמי מסכת פאה פרק א הלכה א   |
|------------------------------------------|---------------------------------------|
| דתני רי שמעון בן יוחי                    | דתני רשבייי אומר                      |
| גדול הוא כיבוד אב ואם                    | גדול היא כיבוד אב ואם                 |
| שהעדיפו הקדוש ברוך הוא יותר מכבודו       | שהעדיפו הקדוש ברוך הוא יותר מכבודו    |
| נאמר כאן [שמות כ יב] כבד את אביך ואת אמך | נאמר [שמות כ יב] כבד את אביך ואת אמך  |
| ונאמר להלן [משלי ג ט] כבד את יייי מהונך  | ונאמר [משלי ג ט] כבד את הי מהונך      |
| במה את מכבדו?                            | ממה את מכבדו?                         |
| מהונך.                                   | ממה שיחננך.                           |
| מפריש לקט שכחה ופיאה                     | מפריש לקט שכחה פיאה                   |
| מפריש תרומה                              | מפריש תרומה                           |
| ומעשר ראשון ומעשר שני ומעשר עני          | ומעשר ראשון ומעשר שני ומעשר עני       |
| וחלה                                     | וחלה                                  |
| ועושה סוכה ולולב שופר ותפילין וציצית     | ועושה סוכה ולולב ושופר ותפילין וציצית |
| מאכיל את הרעיבים                         | ומאכיל את העניים ואת הרעבים           |
| ומשקה את הצמיאים                         | ומשקה את הצמאים                       |
| אם יש לך                                 | אם יש לך                              |
| את חייב בכל אילו                         | אתה חייב בכולן                        |
| ואם אין לך                               | ואם אין לך                            |
| אין את חייב באחת מהן                     | אין אתה חייב באחת מהן                 |
| אבל כשהוא בא אצל כיבוד אב ואם            | אבל כשהוא בא אצל כיבוד אב ואם         |
| בין שיש לך בין שאין לך                   | בין שיש לך הון בין שאין לך הון        |
| כבד את אביך ואת אמך                      | כבד את אביך ואת אמך                   |
| אפילו את מסבב על הפתחים                  | ואפילו אתה מסבב על הפתחים             |

נראה שדברי התוספות מתאימים יותר לגירסת הברייתא במסכת פאה.

פירוש רש"י על משלי מפגש 7 | ה אלול תשפב

### פרק ג פסוקים יג-יח

(יג) אשרי אדם מצא חכמה ואדם יפיק תבונה – שלומד חכמה עד ששגורה היא להוציא מפיו.

וָאָדָם יָפָּיק הְּבוּנֵה: [יד] כֵּי שַּוֹב סַחְרָהּ מִסְחַר־כָּסֶף

וֹמַחָרוּץ תְבוּאָתֶה:

[יג] אַשְׁרֵי אָדָם מָצָא חָכְמָּה

(יד) כי טוב סחרה מסחר כסף – כל חלופין שאדם מחליף בסחורה, זה נוטל זה וזה נוטל זה; אבל האומר לחבירו: שנה לי פרקך, ואני אשנה לך פרקי – נמצאו שניהם ביד כל אחד ואחד. חרוץ – מין זהב הוא.

> [טו] יָקֶרָה הֻיא (מִפְּנִיִם) [מִפְּנִינִם] וְכָל־חֲפָצִּיך לָא יְשְׁוּ־בֶה:

(טו) וכל חפציך – כל חמדותיך. לא ישוו בה – לא יהיו שוין בשוויה ודמיהן בדמיה.

> [טז] אַּרֶךְ יָמִים בִּימִינָהִ בִּשְׂמֹאוֹלָה עָשֶׁר וְכָבְוֹר:

(טז) בימינה – למיימינים בה ועוסקים בה לשמה, אורך ימים, וכל שכן עושר וכבוד. ולמשמאילים בה, שעוסקים בה שלא לשמה, מכל מקום עושר וכבוד יש (ראה שבת סג, א).

[יז] דְּרָכֶיהָ דַרְבֵי־גְּעַם וֵכָל־נְתִיבוֹתֵיהָ שָׁלְוֹם:

(יח) למחזיקים בה – לאוחזים בה; כמו "וישלח ידו ויחזק בו" (שמ' ד, ד). ותומכיה מאושר – המתקרבים לה. וכן כל לשון 'תמיכה' שבספר זה – שהוא אוחז בה. [יח] עֵץ־חַיָּיִם הָיא לַמַּחֲזִיקִּים בָּה וְתֹמְכֶיהָ מְאָשֵׁר: פ



## פשוטו של בוקרא

#### חכמה ותבונה

גם הפיסקה הזאת מדברת בשבח החכמה.

שוב רואים את הכפילות בין חכמה לתבונה (פסוק יג).

התבונה מבוססת על החכמה. צריך קודם לקנות חכמה ומעל זה אפשר לבנות את התבונה.

סיפור מאת יעל ירון גליקסברג - אבא שלה בשנות החמישים לימד בירושלים בבית ספר יסודי והוא ראה שם מורי תימני ששינן לתלמידים פסוקים בלי להסביר אותם. לשאלתו מדוע הוא עושה כך, ענה המורי: "קודם לומדים ואח"כ מבינים".

המסר הזה חשוב עוד יותר לדורנו שנוצרת אשליה שכל המידע זמין.

## פירוש המילה חרוץ (פסוק יד)

ייחרוץיי - זה זהב. על פי פירוש דעת מקרא.

נחפש מופעים נוספים של המילה הזאת בייפרוייקט השוייתיי.

מפגש 7 | ה אלול תשפב

פעמים רבות ייחרץיי זה במשמעות של ייחתךיי (כולל גם משמעות של חיתוך הדיבור).

זכריה ט ג- ייותצבור כסף כעבר וחרוץ כטיט חוצותיי - הרי הקבלה נוספת בין ייכסףיי ובין ייחרוץיי. וכן ישנן הקבלות כאלו בפסוקים נוספים בתנייך, בעיקר במשלי.

אפשר לומר על דרך ההלצה שמי הוא חרוץ, בדרך כלל ה״זהב״ - כלומר הפרנסה - יהיה מצוי אצלו.

## אָבֶרְ יָמִים בִּימִינֶה בִּשְׂמֹאוֹלָה עַשֶּׁר וְכְבְוֹד (פסוק טז) "אָבֶרְ יָמִים בִּימִינֶה בִּשְׂמֹאוֹלָה

אריכות הימים צמודה לימין החשוב.

עושר וכבוד צמודים לשמאל שהוא פחות חשוב.

(אך ראה בהמשך שרשייי מפרש אחרת).

## (פסוק יח) עֵץ־חַיֵּים הָיא לַמַּחֲזִיקִים בֶּהּ וְתֹמְכֵיהָ מְאֻשֵּׁר

ותומכיה מאושר - הרבה פעמים מפרשים (לצורכי איסוף תרומות): מי שתומך בתורה הוא מאושר. אך כלל לא בטוח שזה הפשט.

לפי התקבולת נראה שהפירוש הוא שהאדם הוא זה אשר נתמך בתורה.

#### פירוש רש"י

(יג) אשרי אדם מצא חכמה ואדם יפיק תבונה – שלומד חכמה עד ששגורה היא להוציא מפיו. בשלב הראשון לומדים ובשלב השני זה יוצא החוצה ממנו (מתאים לסיפור על המורי שסופר בתחילת הפיסקה).

פסוק יד - בניגוד למסחר שבו אחד נותן והשני לוקח, בלימוד תורה שני הצדדים יוצאים נשכרים ואף אחד לא מפסיד כלום.

יימסחריי מלשון סחור סחור, מלשון החלפה. לכן קראו לזה מסחר, כי הסוחרים הלכו סביב כרוכלים והציעו את מרכולתם.

כל חפציך - חפץ מלשון רצון.

:כך גם בפסוק

אָם תָּשִׁיב מִשַּׁבָּת רַגְלֶּךְ עֲשׂוֹת חֲפָצֶיךְ בִּיוֹם קְדְשִׁי וְקָרָאתָ לַשַּׁבָּת עֹנֶג לִקְדוֹשׁ יְהוָה מְכֻבָּד וְכִבַּדְתּוֹ מֵעֲשׂוֹת דְּרָכֶיךְ מִמְצוֹא חֶפְצִדְּ וְדַבֵּר דָּבָר.

בפסוק זה המילה חפץ מופיעה פעמים ניתן לפרש כך (אם כי לא בטוח שכך פירשו חז״ל. צריך לברר): חֲפָּצֶיךְּ - עיסוקיך; חֶפְּצֶדְ - פריטים השייכים לך.

#### בימינה, בשמאלה

(טז) בימינה – למיימינים בה ועוסקים בה לשמה, אורך ימים, וכל שכן עושר וכבוד. ולמשמאילים בה, שעוסקים בה שלא לשמה, מכל מקום עושר וכבוד יש (ראה שבת סג, א). רשייי מסביר שמי שיש לו אורך ימים, כל שכן שיש לו גם עושר וכבוד.

ותומכיה מאושר - תומך זה במשמעות של להחזיק בתורה.

## רעיון לפרשת שופטים

ראינו למעלה שהמילים בעברית מושפעות מהפעולות אשר האדם עושה בקשר אליהן (למשל: מסחר מלשון החלפה ומלשון ללכת מסביב). כך גם בפרשת השבוע:

פירוש רש"י על משלי מפגש 7 | ה אלול תשפב

יישופטים ושוטרים תתן לך בכל שעריךיי -השער הוא מקום המסחר. ולכן גובה המטבע נקרא שער. השוטר הוא מי שקיבל את השטר מהשופטים ויצא לאכוף את מה שכתוב בו.

## פרק ג פסוקים יט-לה

[ימ] הֹ' בְּחָכְמֶה יָסַד־אָגֶרץ (יט) יי' בחכמה יסד ארץ – ע"פ התורה, והיא התורה והיא התורה פרוב העולם נברא ברגן שָׁמַיִם בִּרְבוּנֶה: בּהֹבן שָׁמַיִם בִּרְבוּנֶה: בהם, לכך:

> [כ] בַּדַעְתוֹ תְהוֹמָוֹת נִבְקָעוּ (כ) ירעפו – כמו 'יטיפו'. וֹשְׁחָלִים יִרְעֲפוּ־מֶל:

[כא] בְּנִי אַלֹ־יָלֶזוּ מֵעֵינֶרֶהְ (כא) אל ילוזו מעיניד – אל יתעקמו מנגד עיניד להסירם מכנגדך.

(כב) וְיִהְיַנִּ חַיִּיִם לְנַפְּשֶׁבְּ (כב) ויהיו חיים לנפשך – שהרי "עץ חיים היא" (לעיל, יח). וחן לגרגרותיך – שהרי זה שבחה האמור למעלה וְחֵן לְנַרְנְּרֹתֶיךְ:
"וענקים לגרגרותיך" (מש' א, ט).

(כג) לא תגוף – לשון "כשלון" (מש' טז, יח), 'אצופיר' בלנן; וכן "פן תגוף באבן" (תה' צא, יב), וכן "בטרם בלעז; וכן "פן תגוף באבן" (תה' צא, יב), וכן "בטרם יתנגפו רגליכם" (יר' יג, טז), וכן "ונגפו אשה הרה" (שמ' כא, כב).

(כד] אָם־תִּשְׁכַּב לְאֹ־תִפְּחֲדִר (כד–כה) ושכבת וערבה שנתך – ותנעם שנתך כשתישן, שלא תירא מפחד פתאום ומשואת – כשתבוא על וְשָׁכַבְהָּ וְעָרְבָה שְׁנָתֶךְ: הרשעים.

> [כה] אַל־תִּירָא מִפַּחַד פִּתְאָם וּמִשׁאַת רְשָׁנִים כִּי תָבְא:

> > [כו] בִּי־ְהִ' יִהְיֵה בְּכִסְלֶּדְּ וְשָׁמַר רַגְּלְךְּ מִלֶּכֶר:

[כז] אַל־תִּמְנַע־מְוֹב מִבְּעָלְיִו בְּהְיוֹת לְאֵל (יָדִידֵּ) [יָדְדַּ] לַעֲשְוֹת:

[כח] אַל־תֹּאמַר (לְרַצֵילּו) [לְרַצְּלּוּ] בַּדְ וָשׁוּב וּמָחָר אָמֵן וְיֵשׁ אִתָּד:

(כו) כי יי' יהיה בכסלך – במבטחך. דבר אחר: בדברים שאתה כסיל בהן. כך מצאתי בירושלמי (פאה א, א [טו, ב]).

(כז) אל תמנע טוב מבעליו – אם ראית חבירך חפץ להטיב לעניים, אל תמנעהו. בהיות לאל ידך – להחדילו. דבר אחר: אל תמנע טוב מבעליו – אל תמנע צדקה מן העני, בהיות לאל ידך לעשות צדקה, שמא יבוא יום ואין לאל ידך.

(כח) וכן אל תאמר לרעך – לעני. ויש אתך – מה שתתן לו. ורבותינו פירשו (ראה ב"מ קי, ב): לך ושוב; על שכר שכיר (ראה דב' טו, יח).

ַרְעָה רָעָדְ רָעָה (כט) אַל־תַּתַרְשׁ עַל־רָעַךְּ

ּוְהְוּא־יוֹשֵׁב לָבֶטַח אָתֶּך:

[ל] אַל־(תָּרָוב) [תָּרַיב] עִם־אָדֶם חִנָּסְ אם־לא נְמָלְךָּ רָעָה:

> [לא] אַל־תֻקנֵּא בְּאִישׁ חָמָס וְאַל־הִבְחַׁר בְּכָל־דְרָכְיו:

[לב] כַּי תוֹעֲבַת הַ' נָלְוֹז וָאֶת־יְשָׁרִים סודו:

[לֹג] מְאֵרַת הַ' בְּבֵית רָשָׁע וּנְוָה צַדִּיקִים יְבָרֵך:

[לד] אָם־לַלֵּצִים הְוּא־יָלֻיץ (וְלַעֲנָיִים) [וְלַעֲנָוֹים] יִתֶּן־חֵן:

> [לה] כָּבוֹד חֲכָמֵים יִנְחָלוּ וֹכְסִילִים מֵרֵים קָלְוֹן:

(כט) אל תחרוש על רעך - אל תחשוב. ואינו זז ממשמעות 'חרישה': מה דרך החורש – מכין מקום לזמן הזריעה, אף החושב רעה מכין מקום תחבולות בלבו, איך יעמוד ויעשנה.

(ל) אל תריב עם אדם – להתלונן עליו. אם לא גמלך רעה – שעבר על המצוה הכתובה בתורה "ואהבת לרעד כמוד" (וי' יט, יח). ומי שהוא רשע, רשאי אתה לשונאו.

(לא) אל תקנא באיש חמס – לעשות כמעשיו, אם תראהו מצליח.

(לב) כי תועבת יי' נלוז – מעוות בדרכיו. ואת ישרים סודו – ועם ישרים סודו.

(לד) אם ללצים – אדם נמשך אחריהם, לסוף אף הוא יהיה לץ עמהם. ולענוים יתן חן – אם לענוים יתחבר, סוף שיתנו מעשיו חן בעיניהם של בריות.

(לה) כבוד חכמים ינחלו וכסילים מרים קלון – לעצמו מפריש קלון, לחלקו.



## פשוטו של בוקרא

(פסוק יט) חכמה ותבונה מול שמים וארץ

החכמה מקבילה לארץ. התבונה מקבילה לשמים.

שוב אנו רואים עדות לכך שהתבונה היא מדרגה מעל התבונה.

#### (פסוק כא)

בני אל ילוזו מעיניך - על מה מדובר? על החכמה ועל התבונה, אשר נזכרו בפסוק הקודם.

מזימה - משמעותה במקרא: חכמה, יכולת מעשית (לאו דווקא במשמעות של ימינו).

נחפש את המילה יימזימהיי בתנייך - לפעמים במובן חיובי ולפעמים במובן שלילי. המילה מופיעה אך ורק בספרי אמיית (איוב, משלי, תהלים). המופעים בספר תהילים הם במשמעות שלילית. במשלי ובאיוב במשמעות חיובית.

(פסוק כב)

#### (פסוק כג)

ייאז תלך לבטח דרכך...יי

מי שמחזיק בחכמה מובטח לו ביטחון. מה הקשר בין הדברים? כפי שאמרנו מספר פעמים, החכמה

#### כסלך

ייכי ה יהיה בכסלדיי

מה פירוש המילה!

ספר העברית המקראית / צביקה דרעי. בר אילן

כסלה - (1) סכלות אווילות. (2) תקווה.

#### (פסוק כז-לא)

החל מפסוק זה, המקרא מונה חמשה "לאוים":

- אל תמנע טוב מבעליו.
- אל תאמר לרעך לך ושוב ומחר אתן ויש איתך זה פסוק כנגד משרדי הממשלה. שלא להטריח את האזרח הקטן בבירוקרטיה. ניתן לפרש זאת גם כציווי לאדם שמעסיק שכיר. ניתן לפרש גם שמדובר בלווה אשר מתעכב בהחזר התשלומים שהוא חייב.
- אל תחרוש על רעך רעה והוא יושב לבטח איתך חז״ל מפרשים זאת על אדם שחושב לגרש את אשתו ולא מספר לה על כך. אמנם, לפי הפשט, הפסוק הזה יכול להיות נכון בכל מסגרת חברתית ולאו דווקא בין בני זוג. תמיד יימצאו אנשים שחושבים דברים רעים ומסתירים את זה מסביבתם.
  - אל תריב עם אדם חינם אם לא גמלך רעה
  - אל תקנא באיש חמס ואל תבחר בכל דרכיו

בהרבה מן הדוגמאות רואים את <u>התנאי</u> שנמצא בכל אחת מן הסיטואציות. למשל: אל תחרוש על רעך, בתנאי (כל עוד) שהוא יושב לבטח איתך; אל תריב עם אדם, בתנאי שלא גמלך רעה.

#### פירוש רש"י

[להשלים]

פירוש רש"י על משלי פירוש רש"י על משלי

### פרק ד פסוקים א-ט

(א) שמעו בנים מוסר אב – הקדוש ברוך הוא.

[א] שִׁמְעַוּ בְּנִים מַוּסַר אָב וְהַקְשִׁיבוּ לְדַעַת בִּינָה:

(ב) נתתי לכם – הנביא מתנבא ומדבר בשליחותו של הקדוש ברוך הוא, והרי הוא כפיו. [ב] בָּי לֶלְקח מִוֹב נְתַתִּי לְכֶם תוֹרָתִי אַל־תַּצְוֹבוּ:

(ג-ד) [כי בן הייתי לאבי - אם תאמר: שלמה היה שונא הבריות, שהזהירן על הגזל ועל העריות, דבר שנפשו של אדם מתאוה להם, לכך נאמר: כי בן הייתי וגו' רך ויחיד וגו' - שהיה אוהב אותי יותר, ויורני על כך, ויוכיחני ויאמר לי יתמך דברי לבך; ולפי שהוכיחני בדברים אלו, לכך אני מזהירכם על כך (רבי יוסף קרא). דבר אחר:] כי בן הייתי לאבי - הנביא אומר: בן הייתי להקדוש ברוך בן הייתי לאבי - הנביא אומר: בן הייתי להקדוש ברוך הוא, שהשרה רוחו עלי. ומצינו שקראו הקדוש ברוך הוא לשלמה בן, שנאמר "אני אהיה לו לאב" וגו' (ש"ב ז, הוא לשלמה בן, שנאמר "אני אהיה לו לאב" וגו' (ש"ב ז, יד). רך ויחיד לפני אמי - לאומתי אני נבחר וחביב כבן רך ויחיד, לכך ויורני אבי.

[ג] כִּי־בֵן הָנִיתִּי לְאָבִי רַךְ וְיָחִיד לְפְנֵי אִמִּי:

> [ד] וַיּבִּנִי וַיְּאמֶר לִּי יָתְמָּךְ־דְּבָרֵי לְבֶּךְ שָׁמִר מִצְוֹתֵי נִדְּאמֶר לִי

[ה] קְנָה חֲכְמָה קְנָה בִינָה אַל־תִּשִׁכֵּח וִאַל־תֵׁט מֵאִמִרִי־פִּי:

(ו) אל תעזבה וגו'. אהבה – אהוב אותה.

[ו] אַל־תַעַזְבֶהְ וְתִשְׁמְנֶרֶּ אֶהָבֶהָ וְתִּצְּרֶךָ:

(ז) ראשית חכמה קנה חכמה – תחלת חכמתך למוד מאחרים, קנה לך שמועה מפי הרב; ואחר כך בכל קנינך קנה בינה – תתבונן בה מעצמך להשכיל הטעמים, דבר מתוך דבר.

[ז] באשׁית חֲכְמָה קְנֵה חִכְמָּה וּבְכָל־אִנְיִנְּדְּ קְנֵה בִינָה:

(ח) סלסלה – חפשה, היה חוזר עליה לדקדק בה; כמו "כבוצר על סלסלות" (יר' ו, ט) – החוזר והולך בכרם ומשיב ידו לבקש את העוללות; ובלשון חכמים (ראה תנח' וישב ח): מסלסל בשערו.

ָתְּכַבּּדְדְ בֵּי תְחַבְּאֶנָה: [ח] סַלְסָלֶהָ וְּתְרוֹמְמֶּוְדָּ פירוש רש"י על משלי פירוש רש"י על משלי

[מ] תַּתַּן לֵראשְׁדְּ לִוְיַת־חֵוֹן עַטֵּרֵת תִּפָּאֵרֵת תִּמַנְּנֵךֵ:

(ט) תתן לראשך לוית חן – חברת חן; כמו "לוית חן הם לראשך" (מש' א, ט).



## פשוטו של מקרא

"מוסר", "חכמה" ו"בינה"

פסוק א

דעת מקרא מחלק עד פסוק ט. כל פסקה מתחילה בייבןיי.

יימוסריי, ייחכמהיי וייבינהיי מוזכרים כאן, כפי שהם מוזכרים לאורך כל הספר.

#### לקח

פסוק ב

יילקחיי – בשפה שלנו המילה משמשת במובן רע – ייללמוד לקחיי. אבל בלשון של משלי יש מושג שונה והוא: יילקח שוביי, כלומר התורה היא לקח.

מדרש פסיקתא זוטרתא (מדרש "לקח טוב")

מהו לקח טוב? זו התורה... נוהג שבעולם [במסחר..] מה שיש זה ביד זה... אבל בתורה [שני האנשים לומדים אחד מהשני ובסוף שניהם נשכרים]

דומה מאוד לרעיון שראינו גם בפירוש רשייי לפני שני מפגשים.

#### פסוק ז

רואים בצורה מאוד ברורה שהחכמה היא הבסיס והבינה היא מעל החכמה. אבל בלי הבסיס אי אפשר להגיע לבינה.

#### פסוק ח

ייסלסלהיי - מה פירוש המילה? נראה שהכוונה היא לליטוף, או: לעיסוק בדבר אהוב.

לווית חן

## פירוש רש"י

רשייי ממשיך בדרכו ולאורך כל הקטע מפרש שהייאביי הוא הקבייה והייאםיי זאת כנסת ישראל. פירוש זה, שאמנם איננו ייפשטיי טהור, מסיר קשיים רבים בכתוב. למשל: בפסוק ב רשייי מבאר שהדובר הוא למעשה הקבייה שמדבר אלינו (ולא הרב שמדבר אל בנו), וכך מובנת היטב כוונת המילים ייתורתי אל תעזובויי.

# פרק ד פסוקים י-יט

(י-יב) שמע בני וקח אמרי וגו': בלכתך לא יצר צעדך – מי שאינו מרחיק רגליו, קרוב ליפול. [י] שְׁמַע בֻּנִי וְקַח אֲמָרֶי וְיִרְבָּוּ לְךָּ שְׁנַוֹת חַיִּים:

ַנאן בְּדֶרֶךְ חֲכְמָהְ הֹבִיתִיף הִדְרַכְתִּיף בְּמַעְנְּלֵי־יְשֶׁר:

ַוֹאָם־תָּרוּץ לַא תִכָּשֵׁל: בַּלֶּכְתְּדִּ לֹא תִכָּשֵׁל:

[יג] הַחֲוֵק בַּמּוּסֶר אֵל־תֶּרֶף אורב כו-בוא חווב.

ָלִאַבֶּעָ כַּיַבְעִיאַ עַיֵּינְבּ: רָן נִינְינִילּ בְּיִילָּי

[יד] בְּאַרַח רֲשָׁעִים אַל־תָּבָא וְאַל־הְאַשֵּׁר בְּדֶרֶךְ רָעִים:

> [טו] פְּרָעֵהוּ אַל־תַּעֲבָר־בְּוֹ שְׂטֵה מֵעָלָיו וַעֲבְר:

[מז] בָּי לָא ֻיִשְׁנוּ וְנִנְזְלָה שְׁנָתִם אָם־לָא (יַכְשִׁולוּ) [יַכְשִׁילוּ]:

> ניז] בֵּי לֲחֲמוּ לֶחֶם רֻשַׁע וְיֵין חֲמָסִים יִשְׁתְּוּ:

[יח] וְאַׁרַח אֲדִיקִים כְּאֵוֹר נְגַהּ הוֹלֵךְ וְאוֹר עַד־נְכְוֹן הַיְּוֹם:

[ימ] דֶּבֶרְ רֻשָּׁעִים כָּאֲפֵּלְה לָא יָרְעוּ בַּמֶּה יִכְּשֵׁלוּ: -

(יג) החזק במוסר אל תרף – אחוז בתורה; כמו "והחזיקי את ידך בו" (בר' כא, יח); "וישלח ידו ויחזק בו" (שמ' ד, ד).

(יד) באורח רשעים אל תבא ואל תאשר – ואל תדרוך; כמו "באשורו אחזה רגלי" (איוב כג, יא); וכן "ונבון יבין לאשורו" (ראה מש' יד, טו).

(טו) פרעהו – בטלהו. שטה מעליו – סור.

(טז) כי לא ישנו - אינם יכולין לישן.

(יח) ואורח צדיקים כאור נוגה – שהולך ומאיר מעמוד השחר. עד נכון היום – עד חצות היום, שהוא בירורו של יום.

(יט) דרך רשעים כאפילה לא ידעו במה יכשלו פתאום יבא להם מכשול, ולא ידעו להזהר ממנו.



# פשוטו של מקרא

במפגש זה קראנו שוב את פרק ד החל מפסוק א והפעם סיימנו את הפרק עד סופו. גם פרק זה, בדומה לקודמיו, מדבר בשבח החכמה/התורה. הערות שנאמרו במפגש זה בנוגע לפסוקים א-ט שולבו בתוך סיכום המפגש הקודם.

# פירוש רש"י

[פסוקים י-יב]

# בֶּלֶבְתְּדְ לֹא־יֵצֵר צַעְנֻדֶּךְ

י] שְׁמַע בֵּנִי וְקַח אֲמָרֵי וְיִרְבָּוּ לְּדָּ שְׁנָוֹת חַיִּים: [יא] בְּדֶרֶךְ חֲכְמָה הֹרֵיתִיךְ הַדְרַכְתִּיךְ בְּמַעְגְּלֵי־יְשֶׁר: [יב] בֵּלֶכְתְּךְ לֹא־יֵצֵר צַעֲדֶךְ וְאִם־תִּׁלִיץ לָא תִּכְּשֵׁל:

# (י-יב) שמע בני וקח אמרי וגו': בלכתך לא יצר צעדך – מי שאינו מרחיק רגליו, קרוב ליפול.

בספר של ליסה פרדמן הגירסה היא "מרחיב רגליו" (ולא "מרחיק רגליו"). בכל אופן, דומה שכוונת דבריו של רש"י היא שכאשר אדם הולך בדרך ישרה אז הוא יכול למשוך את צעדיו בביטחון ומבלי להיכשל, ואילו כאשר הוא הולך בדרך עקלקלה אז הוא כל הזמן צריך ללכת בצעדים קטנים מפני שהוא נתקל במכשולים בדרך ולכן הוא קרוב ליפול.

# פרק ה פסוקים א-כג

- (א) בני לחכמתי הקשיבה וגו'.
- (א) בֵּנִי לְחָכְמָתֵי הַקְּשֵׁיבָה לִתְבוּנָתִי הַט־אָזְנֶדְּ:
  - (ב) לִשְׁמִּר מְזִמֻּוֹת וְדַעַת שְּׁפֶּתֶידְ יִנְצְׂרוּ:
- וְחָלֶק מִשֶּׁמֶן חִבֶּה: וְחָלֶק מִשֶּׁמֶן חִבָּה:
- (ג) כי נופת תטופנה לשון מתוק (ראה מש' כד, יג). שפתי זרה – מינות. וחלק משמן חכה – לשון "חך" (איוב יב, יא).
- (ד) וֱאַחֲרִיתָהּ מָרֶה כַּלַּעֲנָה חַדָּה כְּחֶרֶב פִּיְוֹת:
  - (ה) רְגְלֶיהָ יְרְרַוֹת מָוֶת שָׁאוֹל צְעָדֶיהָ יִתְמְכוּ:
  - (ו) אַרַח חַיִּים פֶּן־תְּפַּלֵס נָעִוּ מַעְנְּלֹֹהֶיהָ לָא תֵּדֶע: פּ
- (ו) אורח חיים פן תפלס כך דרשוהו חכמים (ראה דב"ר ו, ב): סלסל הקדוש ברוך הוא מתן שכרן של מצות ולא פירשן, כדי שלא יראה אדם מצוה שמתן שכרה מרובה וידבק בה, ויניח שאר המצות. וזה פתרונו: כדי שלא תפלס אורחות התורה, אי זו ליקח ואי זו להניח, לכך נעו מעגלותיה הניע הקדוש ברוך הוא נתיבותיה ולא הודיעם. זהו מדרש אגדה (ראה שם). אבל לפי סדר המקראות שכתוב אחריו "הרחק מעליה דרכך" (להלו, ח) נראה, שעדיין לא הפסיק בענין אשה הזונה, וכן יש לפרש: אורח חיים פן תפלס אל תשקול אורח חיים אצל אותה זרה, לומר: איזו לעשות זו או זו? כי מעגלות הזונה נעו לשאול (ראה לעיל, ה), ולא תדע להזהר עד אשר תנוע ותפול.
- (ז) וְעַתָּה בָנִים שִׁמְעוּ־לֵי ואל־תֹסורוּ מאמרי־פּי:
- ָוְאַל־תְּסֹוּרוּ מֵאָמְרֵי־פִּי: .
- (ח) הַרְחֵק מֵעֶלֵיהָ דַרְכֶּךְ וְאַל־הִּקְרַב אֶל־פֶּתַח בִּיתָה:
- (ט) פֶּן־תִּתֵּן לַאֲחֵרֵים הוֹדֶדְּ וֹשִׁנֹמֵיךְ לְאַכִּוָרֵי:

(ז) ועתה בנים שמעו לי ואל תסורו מאמרי פי.

(ט) פן תתן לאחרים הודך – פן תַפּנה לבך לאלהים אחרים, לתת להם תפארת הודך ושבחך. ושנותיך לאכזרי – לשר של גיהנם.

(י) פֶּן־יִשְׂבְעִוּ זָרֵים כֹּחֶדֶּ

וַשֲצָבֶיךְ בְבֵית נָכְרֵי:

- (י) פן ישבעו זרים כחך נביאי הבעל הגובין ממון בשקריהם ובפחזותם (ע"פ יר' כג, לב). ועצביך – עצביך ויגיעך, שנעצבת וטרחת בו. בבית נכרי – בבית עובדי עבודה זרה.
  - (יא) וְנָהַמְתֶּ בְאַחֲרִיתֶךְ סוף שתנהום באחריתד. בִּכְלִוֹת בְּשַׂרְדִּ וִּשְׁאֵרֶךִ:
    - (יב) וְאָמַרְהָּ אֵיךְ שָׂנֵאתִי מוּסֶר יְתוֹכַׁחַת נָאַץ לִבְּי:
      - (יג) וְלֹא־שֶׁמַשְתִּי בְּקוֹל מוֹרֶי וְלְמְלַמְלַמְּדִי לֹא־הִפֶּיתִי אָזְנִי:
      - (יד) בָּמְעַט הָיֵיתִי בְכָל־רָע בְּתִוֹךְ קָהָל וְעֵבְה:
        - (טו) שְׁתֵה־מַיִם מִבּוֹרֶדְּ וְנֹזְלִים מִתִּוֹךְ בְּאֵרֶדְ:
        - (טז) יָפַּוּצוּ מַעְיְנֹתֵיךּ חֻוּצָה בַּרְחֹבוֹת פַּלְנִי־מֶיִם:
          - (יז) וַהְיוּ־לְּדָּ לְבַּנֶּדֶּ וְאֵין לְזָרֵים אָתָּרְ:
          - (יח) יְהֵי־מְקוֹרְךֶּ בָּרֵוּךְ וֹשְׂמַח מֵאֵשֶׁת נְעוּרֶךְ:

- (יד) [כמעט הייתי בכל רע כפשע ביני ובין גיהנם כלומר: בשביל דבר מועט הייתי עכשיו בכל רע, שלא שמעתי לקול מורי; שאלו שמעתי להם, לא יארע בי כך. (רבי יוסף קרא).]
- (טו) שתה מים מבורך מבור שנתן לך הקדוש ברוך הוא לחלקך, היא תורת משה. בורך מים מכונסים. ונוזלים מתוך בארך מים חיים. כלומר: תחלה כמים מכונסים, ולבסוף נובעין הם והולכין.
- (טז) יפוצו מעינותיך חוצה סוף שתקנה תלמידים, ותורה הוראות ברבים, ויצא לך שם. ברחובות עיר תפוצינה פלגי מימיך.
- (יז) יהיו לך לבדך אתה לבדך תתכבד בהם, ולא יחלוק אחר עמך. לפי שאמר למעלה "פן ישבעו זרים כחך" (פס' י), אמר כאן יהיו לך לבדך; ומתוך כך:
- (יח) יהי מקורך ברוך ושמח מאשת נעוריך היא התורה שלמדת מנעוריך.

(יט) אַיֶּלֶת אֲהָבִּים וְיַעֲלַת־חֵן דְדֶיהָ יְרַוָּךְ בְּכָל־עֵת בְּאַהֲבָתָה תִּשְׁנֶּה תָמִיד:

(יט) תשגה תמיד – ראיתי בדברי רבי משה הדרשן: תשגה – תעסוק תמיד, והוא לשון ערבי. והביא ראיה, כמו 'לבקש שגייה – לבקש עסק'; ולא ידעתי איפה נשנית. ורבותינו פירשו (ראה עירובין נד, ב): לשון 'משגה' כמשמעו: בעבור אהבתה תהיה שוגג בשאר עסקיך, כי היא משמרת על שלך. אמרו עליו על רבי אליעזר בן פדת, שהיה דורש בשוק התחתון, וסדינו מוטל בשוק העליון. פעם אחת בא אדם אחד ומצא נחש כרוך עליו.

- (כ) וְלֶּמָּה תִשְׁנֶּה בְנֵי בְזָרָה יُתְחַבֵּק חֵק נְכְרִיֵּה:
- (כא) כָּי נַּכַחוּ עִינֵי וֵיָ דַּרְכֵי־אָישׁ וְכָל־מַעְנְּלֹתֵיו מְפַּלֵס:
- (כב) עֲווֹנוֹתָיו יִלְכְּדֶנִוֹ אֶת־הָרָשָׁע
- וּבְחַבְּלֵי חֲשָּׁאתוֹ יִקְבְּרֶנוּ אֶת־הָרֶשְּׁע (כב) עֲוונותִיו יִלְבְּרֶנוּ אֶת־הָרֶשְׁע
  - (כג) הוא יְמוּת בְּאֵין מוּסֶר וּבְרָב אָוַלְתְּוֹ יִשְׁנֵה: פ

- (כא) כי נוכח עיני יי' דרכי איש וגו', מפלס שוקל דרכיו ויודע כמה עונות וכמה זכיות בידו.
- (כב) עוונותיו ילכדנו כמו 'ילכדוהו'. ובחבלי תטאתו יתמך – יתָלה; שהתלוי נתמך בחבל שהוא תלוי בה.

(כג) הוא ימות באין מוסר – בשביל שלא לקח מוסר (ראה ממ"ש ה, כג).



# פשוטו של מקרא

הפרק מדבר על אישה זרה אל מול אשת הנעורים.

# פירוש רש"י

רשייי מפרש מיד שאשה זרה זה המינות, כלומר עבודה זרה.

פסוק ו

אָרַח חַיִּים פַּן־תִּפַּלֵּס

ָנָעָוּ מַעְגְּלֹהֶׁיהָ לָא תֵדָע

רשייי מביא מדרש המסביר את הפסוק הזה.

לפי המדרש - אורח חיים זוהי דרך התורה ואילו האזהרה היא שלא להעדיף מצוות ולזנוח מצוות אחרות. אבל לאחר מכן מוסיף פירוש פשוט יותר, ״לפי סדר המקראות״, ולפי פירוש זה, ״אורח חיים״ זוהי הדרך שבה מוליכה האשה הזרה, כלומר זוהי דרך שלילית.

פסוק ז

פירוש רש"י על משלי מפגש 11 | ט חשוון תשפג

לא ברור מה רשייי מוסיף שם. יש שם רק ציטוט של הפסוק ללא שום תוספת פרשנית. יש כתבי יד שבהם הציטוט הזה באמת לא נמצא. ייתכן שכל התוספת הזאת היא טעות של המדפיס או המהדיר.

# פסוק ט

פֶּן־תִּתֵּן לַאֲחֵרִים הוֹדֶדְּ וֹשִׁנֹתֵּידְּ לִאַכִּזָרֵי

הפשט כאן, לכאורה, אומר שכאשר אדם הולך אחרי אשה זרה, הוא מאבד את ה״הוד״ שלו, כלומר את כבודו ואת יופיו. אמנם לא כ״כ ברור מה מקום הפסוק ופירוש המילים לפי הפשט.

אכן רשייי מסביר שייאחריםיי אלו ייאלהים אחריםיי.

### פסוק יא

יונהמת באחריתך - סוף שתנהוםיי.

הנהמה מאפיינת בהמה ולא אדם. כלומר אדם מאבד ממדרגתו.

### פסוק כ

מה משמעות המילה ייתשגהיי?

לפי רבי משה הדרשן הכוונה היא תעסוק.

לפי רשייי המשמעות היא מלשון שגגה. כלומר: אדם העוסק בתורה יכול לשגוג בעסקיו והקבייה

## פסוק כב

יתמך = יתלה.

# פרק ו פסוקים א-יט

(א) בֵּנִי אָם־עָרֵבְתָּ לְרֵעֶךְ תָּקַעְתָּ לַזֵּר כַּפֵּיִד:

- (א-ג) בני אם ערבת ערבות ממון כמשמעו, פירשו רבותינו (ראה יומא פז, א). לך התרפס 'התר' לו 'פס' יד, לשלם לו ממונו. ורהב רעיך ואם אין לו ממון עמך, אלא שנוקשת באמרי פיך לדבר לו קשות, הרבה עליו רעים לבקש ממנו שימחול לך. דבר אחר: בני אם ערבת לרעך אחר שנעשית ערב להקדוש ברוך הוא שהוא רעך, כדכתיב "זה דודי וזה רעי" (שה"ש ה, טז), וקבלת עליך בסיני ובערבות מואב באלה ובשבועה לשמור מצותיו. תקעת לזר כפיך שתשוב ותסור מדרכיו ותדבק במינין ללכת בדרכיהם. נוקשת באמרי פיך שתקעת כף להדבר עם הזרים עשה זאת אפוא בני והנצל: הואיל ובאת בכף רעך בסיני, וקבלת אלהותו עליך, לך התרפס הכנע לפניו כאסקופה הנרפסת ונדרסת. ורהב רעיך הרבה רעים שיתפללו עליך לפניו.
- (ב) נוֹקַשְׁתָּ בְאִמְרֵי־פֵּיףּ נִלְכַּרְתָּ בְּאִמְרֵי־פִּיףּ:
- (ג) עֲשֶּׁה זָאת אֵפֶּוֹאוּ בְּנִּי וְהִנָּצֵּל כִּי בָאת בְכַף־רֵעֶךְּ לֵךְ הִתְרַפֵּס וּרְהַב רֵעֵיךְּ:
- (ר) אַל־תִתַּן שֵׁנָה לְעֵינֶרְה וֹתְנוּמָה לְעַפִּעַפֵּיך:
  - (ה) הָנָצֵל כִּצְבֵי מִיָּד וֹכְצִפּוֹר מִיַּד יָקוּשׁ: פ
  - (ו) לֵך־אֶל־נְמָלֶה עָצֵל רְאָה דְרָכֵיהָ וַחֲבֶם:
    - (ז) אֲשֶׁר אֵין־לֶהּ קִצִּין שׁמֵר וּמֹשֵׁל:
  - (ח) תָּכֵין בַּקַיץ לַחְמָּה אָנְרָה בַׁקְצִיר מַאֲכָלֶה:

- (ה) הנצל כצבי מיד מהר והשמט משם כצבי הנמלט מיד האדם.
  - (ו) לך אל נמלה עצל וגו', וחכם והתחכם.
- (ז) אשר אין לה קצין שיוכיח אותה ויזרזנה ויוציא מידה אם תגזול דבר מחברתה, ואף על פי כן:
- (ח) תכין בקיץ לחמה אגרה בקציר מאכלה מזונה; כל אחת ואחת אינה גוזלת מחבירתה.

- (ט) עַד־מָתַי עָצֵלו תִּשְׁכָּגַב בָּתַר הָקוּם מִשְּׁנָתֶך:
- (י) מְעַם שֵׁנוֹת מְעַם תְּנוּמְוֹת מְעַשׁו חָבֶּק יָדַיִם לִשְׁכֶּב:

  - (יא) וּבָא־כִמְהַלֵּךְ רֵאשֶׁדְ וֹמַחְסְרְדֹּ כְּאֵישׁ מָגֵן: פ
- (יא) ובא כמהלך ראשך אם תעשה כן יבא חסרונך, ודבר שאתה רש ממנו יבא לך מיד, כאדם המהלך מהר; ומחסורך יבא ויתמלא. כאיש מגן – הבא מהר להגין על אדוניו. המקראות אלו – עקרן משל על המתעצלין לעסוק בתורה.

(י) חבוק ידים – הישן חובק ידיו, 'אבראצר' בלעז.

- (יב) הולך עקשות פה ההולך בעקימת שפתים. (יב) אָדֶם בַּלִיַעַל אֵישׁ אָוֶן הולך עקשות פה:
- (יג) קורץ בעיניו רמיזות של מרמה. מולל ברגליו כלומר: משפשף זה על זה. ומורה באצבעתיו - כולם מן לשון רמזים הם; זה נופל על העין וזה נופל על הרגל וזה נופל על האצבע. והעיקר – הוא מדבר על המינין המסיתין את הבריות לעבודה זרה.
- (יג) לְרֵץ בַּעִינָו מֹלֵל בְּרַנְלָו מֹבֶרת בְּאֶצְבְעֹתֵיו:
- (יד) מדינים ישלח בין אדם לבוראו.
- (יד) תַּהְפָּלוֹתוּ בְּלִבֹּוֹ חֹרֵשׁ רָע בְּכָל־עֵת (מדנים) [מִדְיָנִים] יְשַׁלֵּחַ:
- (טו) פתאום ופתע לשון תכיפה היא. ולא ידע את המפלה הקרובה ליפול עליו.
- (טו) עַל-בַּן פָּתְאֹם יָבַוֹא אֵידִוֹ פַתע יִשְּבַר וְאֵין מַרְפֵּא: פ
- (טז) שש הנה שנא יי' ושבע תועבת נפשו כלומר: גם השביעית עמהם.
- (מז) שֶׁשׁ־הֻנָּה שָׂנֵא יָיָ ּ וְשֶּׁבַע (תועבות) [תועֲבַת] נַפְּשְוֹ:
  - (יז) עֵינַיִם רָמוֹת לְשָׁוֹן שָׁקֶּר וְיָדַיִם שֹׁפְּכִוֹת דָם־נָקִי:
  - (יח) לֵב חָרֵשׁ מַחְשְׁבְּוֹת אָוֶן ַרַגְלַיִם מְמַהֲרוֹת לָרְוּץ לֶרָעָה:

(יט) יפיח – לשון דבור הוא, כי כל דבור – ברוח הפה הוא. (יט) יָפָּיחַ כְּזָבִים עֵּד שָׁקֶּר וּמִשַׁלֵּחַ מְדָנִים בֵּין אַחִים: פ



# פשוטו של בוקרא

### פסוק א

קצת קשה להבין מדוע הפסוק מדבר בגנות הערבות. הרי לכאורה זהו מעשה חסד שעושה הערב עם הלווה. חגית הביאה בשם דעת מקרא שהכוונה היא במקרה שהמלווה הוא "רעך" והלווה הוא ה"זר". לפי זה דווקא ערבות ל"זר" היא השלילית (אולם במקרה שהלווה הוא "רעך" אכן יש בערבות גמילות חסדים).

פסוקים טז-יט מפרטים שבע חטאים שהאחרון שבהם הוא החמור ביותר.

# פירוש רש"י

# פסוק א

ערבות ממון כמשמעו.

אבל בהמשך רשייי מביא פירוש על דרך הדרש ולפי פירוש זה יירעךיי זה הקבייה והערבות זוהי התורה. ומסכם רשייי מקראות אלו עיקרן משל על המתעצלין לעסוק בתורה.

### פסוק ג

התרפס - התר-פס היד, כלומר: פתח את ידך ושלם את חובך.

חיפוש של המילה ייהתרפסיי בכל התנייך מראה כי זהו המופע היחידי שלה בצורתה זאת.

אמנם, השורש רפייס נמצא בתנייך עוד כמה פעמים בודדות.

חיפשנו אותה גם בפירוש רשייי על התנייך ואכן גם רשייי משתמש במילה זאת בכמה מקומות.

# פרק ו פסוקים כ-לה

, כ-כא) נצור בני מצות אביך. ענדם – לשון קשר הוא כמו "אענדנו עטרות לי" (איוב לא ,לו).

(כב) בהתהלכך – בחייך. תנחה אותך – כמו 'תנהיגך'. בשכבך – בקבר. והקצות (בנוסחנו: והקיצות) היא

תשיחך – לתחיית המתים ,לעמוד בדין. היא תשיחך –

תליץ בעדך (ראה תנ"ב ויצא ב).

- (כ) וְצַּר בֻּנִי מִצְוַת אָבִיך וָאַל־תִּמִשׁ תּוֹרָת אָמֶּך:
- (כא) קשְׁרֵם עַל־לִבְּךָּ תָמֵיד 'עָנְבִׁם עַל־נַּרְנְּרֹתֶך:
- (כב) בְּהִתְהַלֶּכְךּו תַּנְּחֶה אֹתָּךְ בַשְּׁכְבָּך תִשְׁמֵּר עָלֶיִד
- וַהֲקִיצוֹתָ הֵיא תְשִּׁיחֶךְ:
- (כג) כַּי גַר מֻצְוָה וְתַוֹרָה אֲוֹר וְבֶרֶךְ חַיִּים תּוֹכְחָוֹת מוּסֵר:

(כג) כי נר מצוה ותורה אור – כמו שהאור מאיר לעולם תמיד, כך התורה – עומדת זכותה לעולם אל האדם; וזכות מצוה לפי שעה, כאור הנר. ןדבר אחר: כי נר מצוה וגו' – מצות האב הוא נר: כל מי שמקיים מצות אביו, כאלו נוטל נר בידו להדליק במקום חושך, ואם אבד שום דבר, שם הוא מוצאו לאורו. וכן מי שהוא מקיים הוראת אמו, אורה היא לו; וכן הוא אומר "אל תטוש תורת אמך" (לעיל ,כו). וכן הוא ודאי, שמקרא זה מדבר במצות אביו ואמו, דכתיב "מקלל אביו ואמו ידעך נרו באשון חשך" (מש' כ ,כ). ואם נר של אדם ידעך ,כשאין מקיים מצות, נמצא כשמקיים מצות, מאיר נרו (ר' יוסף קרא).] ודרך חיים תוכחות מוסר – תוכחות המוסר הם מטים את האדם לחיים; נמצא שהם דרך החיים.

> (כד) לְשְׁמָרְדְּ מֵאֲשֶׁת רֶע מֶחֶלְלַת לָשִׁוֹן נְכְרִיָּה:

(כד) לשמרך מאשת רע – התורה תשמרך מאשה של מנהג רע. ועל כרחך לא דבר שלמה על אשה רעה, אלא כנגד המינות שהיא שקולה כנגד הכל. שאם תאמר: אשה זונה ממש, וכי כל שכרה ושבחה של תורה ששומרת מן הזונה לבדה?! אלא על כרחך זו עבודה זרה ,שהיא חמורה כנגד הכל. מחלקת לשון – מטחות עינים של לשון נכריה.

> (כה) אַל-תַּחְמָּד וֻפְּיָה בִּלְבָבֶּךְ וָאַל־הִקּקְחֲדָּ בְעַפְעַפֶּיהָ:

(כה) ואל תקחך – ואל תטול חכמתך ממך בעפעפי עיניה, שקורצת בהם, בעפעפיה.

> (כו) כַּי בְעַד־אִשֶּׁה זוֹנְה ַעַר־כִּכַּר לֶחֶם וְאֵשֶׁת אָישׁ נֶפֶשׁ יְקָרָה תָצְוּד: פ

(כו) כי בעד אשה זונה עד ככר לחם - לידי עניות וחוסר כל טוב. נפש יקרה תצוד - נפש שהיתה יקרה קודם לכן, באה וצדה לגיהנם (ראה סוטה ד ,ב).

- (כז) הַיַחְמֶּה אִּישׁ אֵשׁ בְּחֵיקוֹ וֹבְנָרִיו לָא תִשַּׂרֵפִנָה:
- (כח) אָם־יְהַלֵּךְ אָישׁ עַל־הַנֶּחָלֻים וְרַגְלֵיו לְאׁ תִּכָּוִינָה:
  - (כמ) בַּן הַבָּא אֶל־אֲשֶׁת רֵעֵהוּ לְא יִנְּקָה כֶּל־הַנִּגַעַ בָּה:
    - (ל) לא־יָבַוּזוּ לַנַנָּב בֵּי יִנְגָוֹב לְמַלֵּא נַפְשׁוֹ בֵּי יִרְעֶב:
- (כט) אל אשת רעהו כמשמעו. ואף על עבודה זרה יש לדרשה (ראה שמ"ר לג ,ז) ,שהיא מיוחדת לגוים ולא לד.

(כז) היחתה איש – הישאב איש גחלים בשפולי בגדיו

ולא ישרפו?! כל לשון 'חתיית גחלים' לשון 'שאיבה' הוא

כמשמעה: כשממלא הכלי בתוך המדורה.

(ל-לב) לא יבוזו וגו', ונמצא ישלם וגו', נואף אשה וגו' – שלשתם מחוברים בדבור אחד: אם יגנוב הגנב גנבה, אין לבזותו כל כך כמו הנואף; למה? כי לרעבון נפשו הוא עושה, ואולי אין לו מה יאכל. וכשנמצא – יש לו תקנה בתשלומין, ולכל היותר ישלם שבעתים, כלומר: תשלומי כפל הרבה, ואפילו חמשים על אחד. ויש מפרשים שבעתים – כמו גונב שור וכליו וטבחו, שמשלם חמשה בקר ותשלומי כפל על הכלים (ראה שמ' כא ,לז), הרי שבעה. את כל הון ביתו יתן – ואפילו צריך למכור כל אשר לו על זה, מכל מקום יש לו תקנה, ומתחלה מחמת רעב עשה; אבל נואף אשה חסר לב הוא, שהרי לא לרעבון עשה. משחית נפשו הוא יעשנה – הזמה.

- (לא) וָנִמְצָא יְשַׁלֵּם שִׁבְעָתָיִם אֶת־כָּל־הָוֹן בֵּיתַוֹ יִתֵּן:
  - (לב) נֹאַף אִשֶּׁה חֲסַר־לֵב מַשְׁחִית נַפְשׁׁוֹ הַוּא יַעֲשֶׂנָּה:
    - (לג) נֶנִע־וְקֶלְוֹן יִמְצָא וְהֶרְפָּתוֹ לָא תִמְּחֵה:
  - (לד) בִּי־קִנְאָה חֲמַת־נָּבֶר וְלָא־יַׁחְמוֹל בִּיִוֹם נַקָם:
- (לג) נגע וקלון ימצא על עבודה זרה ועל גילוי עריות הנגעים באים.
- (לד) כי קנאה מתקנא בו להפרע בו חמתו של הקדוש ברוך הוא, שהוא גבור על כל, ולא יחמול ביום נקם.

# (לה) לא־יָשָּׁא פְּנֵי כָל־כַּפֶּר וִלְא־יֹאבָה כֵּי תַרְבָּה־שְּׁחַר: פּ

(לה) לא ישא פנים לכל ממון – לכפר על אשר כפר בו ונדבק לעבודה זרה. ורבותנו דרשו (ראה מכיל' משפטים נזיקין יג): "לא יבוזו לגנב" (לעיל ,ל) – זה המתגנב מאחר חבירו, הולך לבית המדרש ועוסק בתורה, "ונמצא ישלם שבעתים" (לעיל ,לא) – סופו שמתמנה דיין ומורה הוראות; שאין "שבעתים" אלא תורה, שנאמר "מזוקק שבעתים" (תה' יב ,ז).



# פשוטו של מקרא

### פסוק כ

יינצור בנייי – שוב אנחנו כדרכנו בספר משלי פותחים את הפרשייה במקום שבו מופיע המילה בני. הפסוק מקביל בדיוק למשלי א ח למעט שתי מילים: שמע/נצור; מוסר/מצוות.

ניתן לומר שמדובר בשתי שלבים – בשלב הראשון: שמע בני מוסר, ובשלב השני: נצור בני מצוות.

## פסוק כא

מקביל (באופן פחות מדוייק, אך גם דומה) למשלי א ט.

# פסוק כג

כי נר מצווה ותורה אור

הנר משול לגוף והתורה לנשמה.

ודרך חיים תוכחות מוסר.

# פסוקים כד-כו

הפסוק מדבר על משל של ייאשה זרהיי/ייאשה זונהיי.

כלומר: לא ללכת בדרך עקומה אלא בדרך ישרה.

### פסוק כו

הפסוק קצת קשה להבנה על פי הפשט.

אדם שנגרר אחרי הזנות עלול בסופו של דבר להגיע לעוני גשמי ולריקנות רוחנית (נפש יקרה תצוד). כמו כן גם בפסוק לב בהמשך מדובר על נזק רוחני.

# פסוקים כז-כט

אדם שמתפתה אחר אשה זונה סופו להיפגע. אל תשלה את עצמך שתוכל לצאת מזה ולהמשיך בדרכך כמנהגו של עולם.

### פסוקים ל-לא

גניבה איננה אחת מעבירות יהרג ובל יעבור. כלומר, כאשר אדם נמצא בסכנת רעב, ניתן לגלות הבנה כלפי מצב שבו הוא גונב.

## פסוק לב

נואף אשה חסר לב – חז"ל דרשו: זה הלומד תורה לפרקים.

פסוק לד

פירוש רש"י על משלי מפגש 13 | כג חשוון תשפג

כאן מדובר על הנקמה של בעל האשה הנואפת, שבסופו של דבר ינקום באיש אשר נאף עם אשתו.

# פירוש רש"י

פסוק כ

פסוק כג

התורה היא לעולם, וזכות מצווה לפי שעה.

יש להבין מה כוונתו של רשייי? האם אין שכר על המצוות לעולם הבא.

בהמשך יש בפירוש רשייי תוספת, שבמהדורה שלנו כבר מסומן שמדובר בתוספת של רבי יוסף קרא, תלמידו של רשייי.

דרך חיים – תוכחת מוסר. זוהי הדרך שתוביל אותו לחיים ולא למוות.

פסוק לד

רשייי מבאר שהייגנביי הוא זה הבורח מחבריו על מנת ללכת וללמוד תודה. כלומר מדובר כאן במעשה חיובי.

פסוק לה

ואכן לפי דרכו של רשייי – ייונמצא ישלם שבעתיםיי – סופו להתמנות לדיין בזכות מעשיו הטובים.

# פרק ז פסוקים א-כז

(א-ב) בני שמור אמרי ומצותי. ותורתי כאישון עיניך – שחור של עין שהוא דומה לחשך, כמו "אישון לילה" (להלן, ט).

(ב) שְׁמָּר מִצְּוֹתַי וֶחְיֵהָ

וְתוֹרָתִי כְּאִישִׁוֹן עֵינֶיך:

(א) בְּנִי שְׁמָר אֲמָרֶי

וֹמִצְוֹתֵי תִּצְפָּן אָתֶּך:

- (ג) קשְׁרֵם עַל־אֶצְבְּעֹתֻיְּדְ בְּתְבִם עַל־לִוּחַ לִבֶּדְ:
- (ד) אחותי את קָרְבֶנה אליך. ומודע קרוב; כמו "בועז מודעתנו" (רות ג, ב) קרובנו. כלומר: קָרְבֶנה אצלך תמיד.
- (ר) אֶּמָּר לַבִּינָה תִקְרָא: ימֹדע לַבִּינָה תִקְרָא:
  - (ה) לְשְׁמָרְדּ מֵאִשֶּׁה זְרָה מִנְּכְרִיָּה אֲמָבֶיהָ הָחֱלִיקָה:
    - (ו) בֵּי בְּחַלְּוֹן בֵּיתִי בְּעַד אֶשְׁנַבִּי נִשְׁקָפְּתִּי:
    - (ז) וְאֵרֶא בַפְּתָאיִם אָּבֶינָה בַבָּנִים נַעַר חֲסַר־לֵב:

(ז) אבינה - הבחנתי וראיתי.

- (ח) עבר בַּשׁוּק אֵצֶל פִּנָּהִ וֹדֶרֶךְ בִּיתָה יִצְעֵר:
- (ח) אצל פנה פנה של עבודה זרה ושל זונה.

(ט) בְּגָשֶׁף־בְּעֶרֶב יִוֹם בְּאִישְוֹן לַיְלָה וַאֲפֵּלֶה:

- (י) והנה אשה כמשמעה. דבר אחר: המינים המסיתים. שית זונה – כמו "שתותיהם" (ש"ב י, ד) כלומר: ערות זונה. ונצורת לב – כמו "עיר נצורה" (יש' א, ח) – המוקפת כרכום; וכן לבה של זו מוקפת זימת אולת.
- (י) וְהָנָּה אֲשָׁה לִקְרָאתִוֹ שִׁית זוֹנָה וּנְצֻרַת לֵב:

- (יא) וסוררת סרה מן הדרך.
- (יא) הֹמִיָּה הַיא וְסֹרֶכֶת בְּבֵיתָה לֹא־יִשְׁכְנִוּ רַוְּלֶיהָ:

- (יב) פַּעַםוּ בַּחוּץ פָּעַם בְּרְחֹבָוֹת וָאָצֶל כָּל־פִּנָּה תָאֱרֹב:
  - (יג) וְהֶחֶזֵיקָה בִּוֹ וְנָשְׁקָה־לְּוֹ הַעֵּזָה בָּנֶיהָ וַתְּאמַר לְוֹ:
    - (יִד) זִבְחֲי שְׁלָמֵים עָלָיִ
  - הַיֹּוֹם שָׁלַמְתִּי נְדָרֶי:
  - מו) עַל־בֵּן יָצָאתִי לִקְרָאתֶּן־ ַלְשַׁחֵר בּּנָידְ וָאֶמְצְאֶדְ:
  - (מז) אַרְבַדִּים רָבַּדְתִּי עַרְשָׂי הַטָּבות אַטִּון מִצְרָיִם:
- - (יז) נַפְתִּי מִשְּׁכְּבֵי מָר אֲהָלִים וְקנָּמְוֹן:
  - (יח) לְבֶה נִרְעָה דְּדִים עַר־הַבָּקֶר) נִתְעַלְּסָׁה בָּאֲהָבִים:
    - (ישׁ) כַּי אֵין הָאֵישׁ בְּבֵיתֻוֹ אָלַךְ בְּנֶרֶךְ מֵרָחְוֹק:
    - (כ) אָרוֹר־הֻכֶּסֶף לָקַח בְּיָדְוֹ לְיָוֹם הַבַּכֶּא יָבָא בֵיתְוֹ:
      - (כא) הָטַתוּ בְּרָב לִקְחָה בְחֵלֶק שְׁפָּעֶׁיהָ תַּדִּיחֶנּוּ:

- (יד) זבחי שלמים עלי כלומר: סעודה גדולה הכינותי, כי היום הקרבתי נדרי ושלמי.
  - (טו) ואמצאך כדי שאמצאך.
- (טז) מרבדים בגדי חופש ונוי; ודוגמתו בסוף הספר, שנאמר "מרבדים עשתה לה" (מש' לא, כב). רבדתי ערשי – קשטתי. חטובות אטון מצרים – מהוללות; בגדי כלי פשתן חשובין הבאים ממצרים, ששם הפשתן מצוי, כדכתיב בספר "ובושו עובדי פשתים" (יש' יט, ט). אטון תרגום "מיתריהם" (שמ' לה, יח): "אטוניה" (ת"א).
- (יז) נפתי משכבי הנפתי הריח, כמניף בסודר בבית \* הבושם, להביא הריח מלמעלה למטה. ודונש (דונש ע' . פירש לשון קטור, ואמר שאין לו דמיון.
- (יט) כי אין האיש בביתו ראיתם שסילק הקדוש ברוך הוא שכינתו, וכל טוב נתן לעובדי עבודה זרה.
- (כ) צרור הכסף הטובים שבהם הרג. ליום הכסא לזמן המועד הקבוע; וכן "בכסה ליום חגנו" (תה' פא, ד).
- (כא) הטתו לאותו חסר לב (ראה לעיל, ז) אליה. ברוב לקחה – שהיא למודה להרגיל בכך אנשים. בחלק שפתיה – בדבור חלקלק תדיחנו מן הדרך.

(כב) הְוֹלֵךְ אַחֲנֶיהָ פִּֿתְאָם כְּשׁוֹר אֶל־טֶבַח יָבִוֹא וֹּכְעָּכֶס אֶל־מוּסָר אֱוִיל:

(כב-כג) וכעכס – זה ארס נחש. אל מוסר אויל – כנחש הממהר לרוץ בשליחות הקדוש ברוך הוא ליסר האויל, המחויב למקום ברוך הוא, כן זה רץ אחריה עד שנכשל בה, ויפלח חצה את כבדו כמהר צפור לרוץ אל הפח, ואינו יודע כי הפח נפרש שם בנפשו של צפור.

> (כג) עַד יְפַלַּח חֵׁץ בְּבֵּדׁוּ רְלֵא־יָׁדַע וְלָא־יָׁדַע בִּי־בְנַפְשִׁוֹ הְוּא: פ

(כד) ועתה בנים שמעו לי – וגו'.

(כד) וְעַתָּה בָנִים שִׁמְעוּ־לִי וְהַקְשִׁיבוּ לְאִמְרֵי־פִּי:

(כה) אַל־וֵשְׂטְ אֶל־דְּרָכֵיהָ לָבֶּדְ אַל־תַע בִּנְתִיבוֹתֵיהָ:

(כו) בִּי־רַבִּים חֲלָלִים הִפִּילָה וַעֲצָמִים כָּל־הֲרָגֶיהָ:

> (כז) דַּרְבֵי שְׁאַוֹּל בֵּיתָה דְרִדוֹת אֶל־חַדְרֵי־מֶנֶת: פ



# פשוטו של מקרא

פסוק א

יש בפסוק הקבלה כיאסתית. אמנם יש עליית מדרגה כי יילצפוןיי זה יותר מיילשמוריי.

פסוק ג

אולי ניתן למצוא בפסוק הזה רמז מפורש בכתובים למצוות התפילין.

פסוק ה

דומה מאוד לפרק ב פסוק טז בשנוי מילה אחת יילשמרךיי-יילהצילךיי.

למה צריך לחזור פעמיים על אותו פסוק? יש לדעת כי משלי הוא לא ספר לימודי אלא ספר חינוכי ולכן יש צורך לחזור על הדברים מספר רב של פעמים.

כמו כן אפשר להציע כי לשמור כוונתו היא לשמר דברים חיוביים ולעומת זאת להציל כוונתו להימנע מדברים שליליים ויכול להיות ששינוי הביטוי מתאים להקשר הכללי בפרק.

פסוק ו

נראה מתוך הלשון המדברת בגוף ראשון כי מדובר כאן על האב (הדובר) אשר משקיף מן החלון וצופה לרחוב אל מה שמתרחש שם, כמתואר בהמשך הפסוקים (ז-יג).

## פסוק ט

נשף – נראה שמדובר על תחילת הלילה.

# פסוק טז

אטון – משי משובח.

בפסוקים הללו מתואר איך שהזונה מפתה את האיש ללכת אחריה ומהם הדברים שהיא הכינה לקראתו.

### פסוק כב

פסוק זה מתאר את מי שהולך אחר אישה זונה כמו בעל חיים שנופל למלכודת.

עכס – מילה יחידאית במקרא שמשמעותה חבל.

# פירוש רש"י

פירוש רש"י על משלי מפגש 15 | ז כסלו תשפג

# פרק ח פסוקים א-יא

(א) הלא חכמה תקרא – הלא התורה מכרזת אליכם דברים האמורים למטה בענין.

- (א) הַלְאֹ־חָכְמֶה תִקְרָאוֹתְבוּנָה תִּמֵן קוֹלָה:
- (ב) בְּראשׁ־מְרוֹמֵים עֲלֵי־דָרֶךְ בֵּית נְתִיבָוֹת נִצְּבָה:
  - (ג) לְיַד־שָּׁעֶרִים לְפִּי־קָּרֶת מְבָוֹא פְתָחַים תִּרְנָּה:
- (ג-ד) לפי קרת תקרה הנתונה על השער, ויושבים עליה. תרונה תזעקנה. ומה היא אומרת? אליכם אישים אקרא.
- (ד) אֲלֵיכֶם אִישֵּׁים אֶקְרָא וְקוֹלִי אֶל-בְּנֵי אָדֶם:
- (ה) הָבִינוּ פְּתָאיֵם עָרְמָּה וֹּכְסִילִים הָבִינוּ לֵב:
- (ו) שמעו כי נגידים אדבר דברי נגידות וחשיבות. וּמִפָּתַּח שִׁפָּתַי מֵישָׁרֵים:
  - (ז) בִּי־אֱמֶת יֶהְנֶּה חִבִּי וְתוֹעֲבָת שְׂפָתַי רֲשֵׁע:

- (ח) נפתל ועקש עקמומיות.
- (ח) בְּצֶדֶק כָּל־אִמְרֵי־פִּי אֵין בְּהָם נִפְתָּל וְעֵקִשׁ:
- (ט) כֶּלֶם וֲכֹחִים לַמֵּבִין וְישָׁרִים לְמָּצְאֵי דֶעַת:

- (י) מחרוץ ממיני הזהב הוא.
- (י) קְחִוּ־מוּסָרִי וְאֵל־כָּסֶף וְרַעַת מֵחָרִוּץ נִבְחֵר:
- (יא) כְּי־מוֹבֶה חֲכְמֶה מִפְנִינֻים (יא) מפנינים מרגליות. לא ישוו בה לא ידמו לשויה. וְכֶל־חֲפָצִים לָא יְשִׁוּ-בֶה:



פירוש רש"י על משלי | 1 כסלו תשפג

# פשוטו של מקרא

פסוק א

החכמה תקרא – החכמה קוראת לנו (כך יש לפרש על פי המקבילה של הפסוקים).

פסוק ב

בימינו קוראים לנמל התעופה ייבית נתיבותיי. הכוונה היא למקום מרכזי שממנו כל הדרכים יוצאות.

פסוק ג

קרת – עיר. מלשון קריה. שוב זהו ביטוי לכך שהחכמה נמצאת במקום מרכזי של העיר.

פסוק ד

אישים – אנשים חשובים. בני אדם – אנשים רגילים.

החכמה מדברת לאנשים ישרים שיש בהם את מידת האמת. נראה מתוך הפסוקים כי החכמה היא לא רק אינטיליגנציה, אלא גם מידות מוסריות.

וכל חפצים לא ישוו בה – חפץ זה גם דבר חומרי בעל ערך, וגם רצון. שני הפירושים מתאימים.

# פירוש רש"י

איייה

# פרק ח פסוקים יב-כא

- (יב) אֲנִי־הֲכְמָה שָׁכַנְתִּי עָרְמָה (יב) שכנתי ערמה אצל ערמה; שכיון שלמד אדם תורה, נכנס בו ערמימות של כל דבר (ראה סוטה כא, ב). רְעַת מְזִמָּוֹת אֶמְצֶא:
- (יג) יְרְאַת יְיָּ שְׂנֹאת רֵע זהו המוסר שהחכמה מכרזת (יג) יְרְאַת יְיָּ שְׂנֹאת רֵע זהו המוסר שהחכמה מכרזת (בּיִאָ וְנָאוֹן וְדֶרֶךְ רֻע רֵע בריות (ראה לעיל, א − ד). וּבִּינִ הַבְּּכִּוֹת שָׂנָאתִי:
  - (יד) לִי־עֵצָה וְתוּשִּׁיָה אֲנֵי בִׁינָה לִי גְבוּרֵה:
- (טו) בי מלכים ימלוכו שהדינים והמשפטים אני מלמדם. וְרוֹזְנִים יְהַקְקָנּ צֶדֶק:
  - (טז) בֵּי שָׂרֵים יְשֶׂרוּ וֹּנְדִיבִּים כָּל־שָׂפְטֵי צֶּדֶק:

וֹמְשַׁחֲבֹי ימְצָאֻנְנִי:

הַוֹן עָתַק וּצְרָקָה:

- (יז) אהב כמו 'אאהב'. אהבי אהביה כתיב; אמר הקדוש ברוך הוא: אני אהביה של תורה אהב. זו שמעתי מרבי אהרן, בשם רבי נתן. ימצאנני – נו"ן יתירה: חמשים שערי בינה אמציאנו.
- (יח) לְּשֶׁר־וְכָבְוֹד אָתִּי

(יז) אֲנִי (אהביה) [אֹהֲבָי] אֶהָב

- (יט) שַּוֹב פֶּרְיִי מֵחָרַוּץ וּמִפְּּז וֹתְבוּאָתִי מִכֶּסֶף נִבְחָר:
  - (כ) בְּאְׁרַח־צְּדָקָה אֲהַלֵּךְ בְּתֹוֹךְ נְתִיבָוֹת מִשְׁפְּט:
  - (כא) לְהַנְחָיל אֹהֲבֵיו יֵשׁ וְאֹצְרָתִיהֶם אֲמַלֵא: פ
- (כא) להנחיל אוהבי יש יש אתי נחלה רבה.



# פשוטו של מקרא

פסוק יב

המילה ייערמהיי בתנייך משמשת בדרך כלל בהקשרים שליליים אך במשלי לפעמים גם בהקשר חיובי. המילה ייערמהיי באופן כללי היא ייחכמהיי, כלומר זהו כישרון שאפשר להתשמש בו גם בדרכים חיוביות וגם בדרכים שליליות.

מנחם צבי קידרי, מילון העברית המקראית – מסביר שיש למילה גם משמעות חיובית וגם משמעות שלילית. כדוגמה לשימוש חיובי הוא מביא את הפסוק במשלי א $\tau$ : "לֶתֶת לְפְּתָאיִם עְרְמָה לְנַעַר דַּעַת וּמְזְפָּה".

פסוק יח

המילה צדקה במקרא בדייכ צמודה למילה משפט.

בעברית המודרנית המשמעות היא בדייכ לתת למי שאין לו.

איייה

# פירוש רש"י

איייה

ַקֶרֶם מִפְעָלֶיו מֵאָז:

מִקַּדְמֵי־אֶבֶץ:

# פרק ח פסוקים כב-לו

- (כב) ראשית דרכו קודם בריאתו של עולם (ראה פסחים נד, א).
- (כג) מֱעוֹלָם נִפַּכְתִּי מֵרֹאשׁ

(כב) וְיָ קָנָנִי רֵאשִׁית דַּרְכָּוֹ

- (כג) נסכתי מראש לשון 'נסיכי בני אדם' (ראה מי' ה, ד).
- (כד) בְּאֵין־תְּהֹמְוֹת חוֹלֶלְלְתִּי בָּאֵין מַעִיָנוֹת נִכְבַּדֵּי־מֵיִם:
- (כד) חוללתי נבראתי.
- רָה) בְּעֶרֶם הָרִים הָמְבָּעוּ (כה) בְּעֶרֶם הָרִים הָמְבָּעוּ
- (כה) בטרם הרים הטבעו בתוך המים.
- לִפְנֵי נְבָעֵיֹת חוֹלֶלְלְתִי:
- (כו) ארץ וחוצות ארץ ישראל ושאר ארצות (ראה תענית י, א). וראש עפרות תבל אדם הראשון (ראה סנה' לח, א).
- (כו) עַד־לָּא עֲשֶׂה אָרֶץ וְחוּצְוֹת וְרֹאשׁ עַפְּרְוֹת תֵּבֵל:
- (כז) בחקו חוג על פני תהום כשרקע חוג הארץ על המים, חוק גבול בל יעבור. חוג לשון 'הקף' כמו "ובמחוגה יתארהו" (יש' מד, יג) 'קונפאש' בלעז.
- בְּחָוּקוֹ חוֹוּג עַלֹּ־פְּנֵנִ תְהְוֹם:

(כז) בַּהַכִינְוֹ שֻׁמַיִם שֶׁם אָנִי

- (כח) בעזוז כשהגביר מעיינות תהום.
- (כח) בָּאַמְּצִוֹ שְׁחָקֵים מִמָּזְעַל בַּעֲזֹוֹז עִינְוֹת תְּהְוֹם:
- (כט) בשומו לים חוקו וגזר על ים סוף כשבראו, על מנת להבקע לפני משה. בחקו מוסדי ארץ – בחיקתו, מלשון חקו; כמו "על כפים חקתיך" (יש' מט, טז); וכן "ומחיק הארץ" (יח' מג, יד).

(כט) בְּשׁוּמָוֹ לַיָּׁםוּ חֻקִּוֹ וְמֵיִם לָא יְעַבְרוּ־פִּיוּ בְּחוּלִוֹ מָוֹסְבִי אֶרֶץ:

- (ל) אמון גדילה אצלו; לשון "האמונים עלי תולע" (איכה ד, ה). יום יום – אלפים שנה (ראה תה' צ, ד וויק"ר יט, א).
- (ל) וֵאֶהְיֶה אֶצְלוֹ אָׁמִוֹן וָאֶהְיֶה שֲׁצְשָׁעִים יְוֹם יְוֹם מְשַׂחֶקֶת לְפָנֵיו בְּכָל־עֵת:
- (לא) משחקת בתבל ארצו כל דורות הרשעים שהיו מאדם ועד נח ומנח ועד אברהם הייתי משחקת עליהם. ושעשועי – צפיתי עד בא דור המדבר ויקבלוני.
- (לא) מֲשַּׁחֶקֶת בְּתֵבֵל אַרְצִוֹ וְשַׁצְשָׁעַׁי אֶת־בְּנֵי אָדֵם: פּ
- (לב-לג) ועתה בנים שמעו לי, ואל תפרעו ואל תבטלו מוסרי.
- (לב) וְעַתָּה בָנִים שִׁמְעוּ־לֵי וְאַשְׁרֵי דְּרָכִי יִשְׁמְוֹרוּ:

(לג) שִׁמְעִּוּ מוּסֶר וַחֲכָׁמוּ וָאֵל־תִּבְּרֵעוּ:

(לד) לשקוד – לשמור. על דלתותי – להכנס ראשון לבית המדרש ולבית הכנסת ולצאת אחרון. (לד) אַשְׁרֵי אָדָםֿ שׁמֻעַּׁ לִי לִשְׁלָּד עַל־דַּלְתֹתֵי יָוֹםוּ יָוֹם לִשְׁמֹר מְזוּזִּת בְּתָחֵי:

(לה) כֵּי מִּצְאִי (מצאי) [מֶצְא] חַיִּיֶם וַיָּפֶּק רְצֹוֹן מֵוְיֵ:

> (לו) וֱחֹמְאִי חֹמֵס נַפְּשֶׁוֹ כָּל־מִשַּׁנִאִי אֲהַבוּ מָוֵת: פ



# פשוטו של מקרא

פרק זה מתאר כיצד החכמה, או התורה, קדמה לבריאת העולם.

קנני – ברא אותי. נתן לי מעמד חדש.

ניסכתי – אולי הכוונה ל-לפרוס. דעת מקרא מפרש מלשון "נסיך", "לנסך", לתת חשיבות.

תהום – מקום עמוק המלא במים (ראה רשייי על הפסוק השני בתורה). המילה תהום קודמת בפסוק למילה מים, וכך זה גם בבריאת העולם, וזאת משום שהייתהוםיי הוא בהגדרתו המקום שבו נמצאים המים.

עד לא עשה – עוד לפני שעשה את הארץ.

בחוקו חוג על פני תהום – זהו תאור של יצירת הים שמתואר ביום השני לבריאה.

פסוקים ל-לא

.בפסוקים אלו החכמה מדברת על עצמה כדבר הקרוב גם אל הקבייה וגם אל בני אדם.

אמון – פירושו חניך, אדם שמאמנים אותו, שמלמדים אותו אומנות, או שמלמדים אותו אמונה, מחנכים אותו.

פסוקים לב-לו

אלו למעשה פסוקי חתימה של הפרק

# פירוש רש"י

פירוש רש"י על משלי מפגש 18 | ה' טבת תשפג

# פרק ט פסוקים א-יח

(א) חֲכְמוֹת בָּנְתָה בֵיתָה חָצְבָה עַמּוּדֶיהְ שִׁבְעָה:

- (א) חכמות בנתה ביתה בחכמה בנה הקדוש ברוך הוא את העולם. חצבה עמודיה שבעה – שבעת ימי בראשית. דבר אחר: שבעה ספרים שיש בתורה – "ויהי בנסוע הארון" (במ' י, לה) ספר לעצמו; במסכת שבת (קטז, א).
- (ב) טָבְחָה טֻבְחָה מָסְכֵּה וֵינָהִ אַר עֵרְכָה שָׁלְחָנָה:
- (ב) טבחה טבחה מסכה יינה מְזְגֶם במים, כמו יין חזק שאינו ראוי לשתות חי. אף ערכה שלחנה כל יצירת לח ויבש.
- (ג) שֱלְחָה נַעֲרֹתֶיהָ תִקְרָא עַל־נַּפִּי מְרָמֵי קָרֶת:
- (ג) שלחה נערותיה אדם וחוה (ראה סנה' לח, א). דבר אחר: משה ואהרן (ראה ויק"ר חא, ד).

(ד) מִי־פֶּתִי יָסֵר הֻנָּה חֲסַר-צֵׂב אֲמֶרָה לְּוֹ:

(ד) מי פתי יסור הנה – וילמוד אותי ויחכם.

(ה) לְכוּ לַחֲמָוּ בְּלַחֲמֵי וֹשָׁתוּ בְּיַיִן מָסֶכְתִּי:

(ה) לכו לחמו בלחמי ושתו ביין מסכתי – ביין שמזגתי.

(ו) עִזְבַוּ פְּתָאֵיֶם וְחְיֵוּ וְאִשְׁרֹוּ בְּדֶרֶךְ בִּינָה:

- (ו) עזבו פתאים וחיו את דרך הפתיות. ואשרו לשון 'פעם'; כמו "באשורו אחזה רגלי" (איוב כג, יא).
- (ז) יְמַרוּ לֵץ לֹקַחַ לַוֹּ קְלֵוֹן וּמוֹכִיחַ לְרָשֵׁע מוּמִוֹ:
- (ז) ומוכיח לרשע מומו מום הוא למוכיח, שזה מחרפו ואינו שומע לו. זו היא אזהרה שאסור לדבר עם המסיתים מדרך הישרה, אפילו להוכיחם ולקרבם.
- (ח) אַל-תַּוֹכַח לֵץ פֶּן־יִשְׂנָאֶדְהוֹכַח לְחָכָם וְיָאֶדְבֶּךְ:
- (ט) תן לחכם ויחכם עוד לתלמיד הגון שְנֵה. ומדרש אגדה (ראה שמ״ר נ, ב): נאמר לנח ״מכל הבהמה הטהורה״ וגו' (בר' ז, ב), וכשיצא ״ויקח מכל הבהמה״ וגו' (בר' ח, כ); אמר: מה ראה הקדוש ברוך הוא להרבות באלו? אלא שרצה שאקריב לו מהן. הודע לצדיק באלו? אלא יוסף לקח מדעתו ועל שמועתו.
- (מ) תַּן לֻחָּכָם וְיָחְכַּם־עֵּוֹד הוֹדֵע לְצַּהִּיק וְיָוֹסֶף לֶּקַח: פ

- (י) תחלת חכמה יראת יי', ודעת קדושים היא עיקר הבינה.
- (י) תְּחָלֵּת חֲכְמָה יִרְאַת יְיָ, וְדֻעַת קְרֹשֵׁים בִּינָה:

פירוש רש"י על משלי מפגש 18 | ה' טבת תשפג

(יא) ויוסיפו לך שנות חיים – שנים של חיים הם של פרנסה ועושר.

(טז-יז) חסר לב. ואמרה לו – הדברים הללו; מה אמרה

לו? מים גנובים ימתקו - אין טעם ביאת פנויה כטעם אשת איש. אף לענין המצוה, מים גנובים ימתקו –

שהיו יראים לעשות בגלוי ועושין בסתר.

- (יא) כִּיַּבְי יִרְבְּוּ יָמֶיִדְ וְיוֹסִיפוּ לְּךְּ שְׁנָוֹת חַיִּים:
- (יב) אָם־חֻכַמְתָּ חָכַמְתָּ לֶּדְ וְלַצְתָּתְ לֶבַרְדְּךָ תִשָּׂא:
  - (יג) אַשֶּׁת בֻּסִילוּת הְמִיָּה פְּתִיוּת וּבַל־יִרְעָה מֶּה:
  - (ידְ) וְיִשְׁבָה לְּפֶּתַח בֵּיתָה עַל־בָּפָׂא מְרַמֵי קֶרֶת:
  - (טו) לְקְרָא לְעְׂבְרֵי־דְגֶרֶךְ הַמְיַשְּׁרִים אָרְחוֹתֶם:
    - נַחֲסַר-לֵב וְאָמָרָה לְּוֹ: נַחֲסַר-לֵב וְאָמָרָה לְּוֹ:

    - (יז) מַיִם־גְנוּבִים יִמְתָּקוּ וְלֶחֶם סְתָרֵים יִנְעֶם:
- (יח) וְלֹא־יֻדַע כִּי־רְפָּאֵים שֶׁם (יח) בְּעִמְקֵי שְׁאֲוֹל קְרָאֶיהָ: פ



עמודיה שבעה - ביטוי לריבוי עמודים המהויים יסוד לבניין.

פסוק ב - החכמה מתכנתת את צעדיה מבעוד מועד.

פסוק ג - נערותיה הן שליחותיה של החכמה. על גפי מרומי קרת - על כנפי מקום גבוה בעיר.

פסוק ה - לכו לחמו בלחמי - הכוונה היא לא לשון מלחמה אלא לשון סעודה.

פסוק ו - החכמה אומרת לפתאים לעזוב את דרכם על מנת לחיות ובהמשך. דעת מקרא מפרש "אשרו" מלשון לצעוד. ללכת בבטחה. כמו כן הוא אומר שניתן לפרש מלשון אושר.

באופן כללי החכמה בפסוק זה משולה הן לבעל מקצוע מנוסה שכדאי ליהנות מעבודתו, והן ליועץ שכדאי לשמוע לעצתו.

פסוק י - תחילת חכמה יראת הי. מקביל לפסוק בתהלים: ייראשית חכמה יראת הי יי.

כי בי ירבו ימיך - לפי ההקשר החכמה היא זאת שמדברת.

.פסוק יב - אדם נושא בתוצאות למעשיו, הן לטוב והן למוטב

החל מפסוק יג מדובר על הכסילות, בניגוד לחכמה. יש כמה הקבלות מעניינות, למשל בין פסוק ג ו-יד; בין פסוק ד ו-טז.

ניתן לומר כי ההקבלות הללו מלמדות על כך שהכסילות לפעמים מתחזה לחכמה ומדברת בלשון דומה כדי לפתות את האנשים ההולכים אחריה.

# פירוש רש"י

פסוק ב -החכמה זה הקבה. הבית זה העולם.

# פרק י פסוקים א-י

- (א) משלי שלמה. בן חכם ישמח אב זה הקדוש ברוך הוא (א) משלי שלמה. בן חכם ישמח אב זה הקדוש ברוך הוא (ראה ממ"ש י, א). דבר אחר: אביו ממש. ובן כסיל תוגת אמו תמיד הוא עם אמו בבית, ורואה את שטותו ומצירה. ולפי המשל: בן כסיל כמו ירבעם בן שטותו ומצירה. ולפי המשל: בן כסיל כמו ירבעם בן נבט (ראה ברכות לה, ב). תוגת אמו תוגת כניסיותו.
- (ב-ג) לא יועילו אוצרות רשע שהיה משתבח בעשרו, שנאמר "ויאמר אפרים אך עשרתי" וגו' (הו' יב, ט). וצדקה תציל ממות ואם תאמר: צדיק שיבזבז נכסיו לצדקה, מהיכן יתפרנס? לא ירעיב יי' נפש צדיק. והות רשעים יהדוף ידחוף אותם ותפול.
- (ג) לא־יַרְעִיב יֵיְ נֶפֶשׁ צַּדִּיק וְהַוַּת רְשָׁעִים יֶהְדְּרָּ:

(ב) לא־יָועִילוּ אוֹצְרַוֹת רֶשַׁע

וֹצְדָלָה תַּצִּיל מִמֶּוֶת:

(ד) רָאשׁ עֹשֶׂה כַף־רְמִיּהֶ (ד) ראש עושה כף רמיה – מי שעני בתורה, מורה הוראות שקר. כף רמיה – מאזנים של רמיה. לפי פשוטו פשמע בתגרים. ויד חרוצים – ישרים, שחורצים דבר משמע בתגרים. ויד חרוצים – ישרים, שחורצים דבר

ויהרגם.

באמתו ומשפטו בלא עולה.

- (ה) אֹנֶר בְּקּיץ בֵּן מַשְׂבִּיל נִרְדָם בַּקּצִיר בֵּן מֵבִישׁ:
- (ו) בַּרָכוֹת לְרַאשׁ צַּדִּיק וּפֵּי רְשָׁעִּים יְכַסֶּה חָמֶס:
  - (ז) זֵכֶר צַּדִּיק לִבְרָכֶה וְשֵׁם רְשָׁעִים יִרְקָב:
- (ח) חַכִּם־לֵב יַקְּח מִצְּוְתוַאֱוִיל שְׁפְּתִׁים יִלְבֵט:
- (ח) חכם לב יקח מצות משה רבינו; שכל ישראל היו עוסקין בביזת מצרים, והוא היה עוסק במצות, שנאמר "ויקח משה את עצמות יוסף" וגו' (שמ' יג, יט). ואויל שפתים ילבט לשון יגיעה. ויש בספרי בפרשה "ויהי העם כמתאוננים" (במ' יא, א; ספ"ב פד): אמרו: כמה נתלבטנו בדרך.

(ו) ופי רשעים יכסה חמס – החמס יכסה על פיהם

(ז) זכר צדיק לברכה – המזכיר צדיק – מברכו. ושם

רשעים ירקב – רקבון עולה בשמם; שאין אדם חפץ

להזכיר שמו והוא משתכח מאליו (ראה יומא לח, ב).

- (ט) ומעקש דרכיו יודע ישבר ויתיסר; כמו "ויודע בהם את אנשי סוכות" (שו' ח, טז).
- (ט) הוֹלֵךְ בָּתֹּם יֵלֶךְ בָּטֵח וּמְעֵקִשׁ דְּרָכִיו יוָדֵעַ:

(י) קֹרֶץ עֲיִן יִתֵּן עַצְּבֶת אדם בקריצותיו (י) קורץ עין יתן עצבת – זה המסית אדם בקריצותיו לרעה. לרעה.

(יא) מקור חיים פי צדיק ופי רשעים וגומר – פיהם יכסה חמס שבלבם, שמחליקין את שפתיהם ושנאה יכסה חמס שבלבם, שמחליקין את שפתיהם ושנאה וְּבֶּי רְשָׁעִים יְכַכֶּּה חָמֶס:

טמונה בלבם. ואין פתרון מקרא זה דומה לפתרון העליון

(פס' ו), והענין יורה עליהם.

(יב) שֻׂנְאָה הְּעוֹרֵך מְדָנִים (יב) שנאה תעורר מדנים – אפילו עבירה שנתנה לשכחה נזכרת על ידי מרבית עוונות; באה שנאה ועַל כָּל־בְּשָׁעִים הְּכַמֶּה אַהְבֶּה:

אחרונה ומעוררתן. שכן יחזקאל הוכיח את ישראל על עבירות מצרים: "ואומר להם איש את שקוצי עיניו השליכו" וגו' (ראה יח' כ, ז) – כמה שנים היתה שנאה זו כבושה ולא הזכירה להם הקדוש ברוך הוא, עד עכשיו, שהרבו עבירות על פשעיהם (ראה ויק"ר ז, א). ועל כל פשעים תכסה אהבה – כשישראל מטיבים מעשיהם, הקדוש ברוך הוא מכסה על פשעיהם.

(יג) בשפתי נבון תמצא חכמה – כשאדם מוכיח לנבון, משיב לו: חטאתי! כגון דוד שאמר לנתן: "חטאתי" (ש"ב משיב לו: חטאתי! כגון דוד שאמר לנתן: "חטאתי" (ש"ב יב, יג). ושבט לגו חסר לב אבל חסר לב אינו שומע

(יד) חֲכָמֶים יִצְפְּנוּ־דְעַת (יד) חכמים יצפנו דעת – ישמרוהו בלבם, שלא ישכחוהו. ישכחוהו.

עד שילקה, כמו פרעה.

(טו) הון עשיר – בתורה. קרית עוזו – היא לו. מחתת מון הון עשיר בתורה. קרית עוזו – היא לו. מחתת דלים רישם – עניותם, שלא עסקו בתורה, היא מחיתתם.

# פשוטו של מקרא

איייה

היום אנו מתחילים את החלק השני של ספר משלי. יש בתחילת פרק י את הפתיח ״משלי שלמה״, שזה פתיחה מקוצרת (יחסית לפתיחה שבתחילת הספר) של החלק.

חלק זה של הספר מתאפיין בהיגדים קצרים שלאו דווקא קשורים ביניהם. היות ויש בפרק 32 פסוקים – נקרא במפגש זה 16 פסוקים שהם מחצית הפרק.

### פסוק א

בן חכם משמח את הוריו ובן כסיל מבייש את הוריו.

### פסוק ב

הכסף שבא מתוך מעשי רשע לא יועיל, אבל הצדקה תציל ממוות.

המילה ייצדקהיי בשפה שלנו משמעותה תרומה כספית מאת מי שיש לו ממון אל מי שאין לו.

במקרא המילה ייצדקהיי משמעותה משפט צדק. דעת מקרא מפרש: עושר אשר הושג באופן ישר.

הביטוי ייצדקה תציל ממותיי נדרש בתלמוד ונפוץ אצלינו בשימוש כי מתן הצדקה לעני מעניק לנותן זכות גדולה שמצילה אותו ממוות.

## פסוק ג

ה' ידאג לצדיק שלא יערב.

ייהות רשעיםיי - תאוות הרשע, מעשה הרשע – ה' יהדוף וידחה אותו.

## פסוק ד

ייראשיי - רש, עני. האדם הרמאי דינו לעוני.

"יויד חרוצים תעשיר" - מי שעובד בחריצות ובהגינות יעשיר.

בלשון המקרא, ההיפך מחריצות זה רמייה. בלשון שלנו אולי היינו אומרים שההיפך מחריצות זה עצלנות. מכל מקום, יש, לפחות בחלק מהמקרים, דמיון בין הרמאי לבין העצלן, כי העצלנים הרבה פעמים מרמים מתוך כך שהם מתעצלים לעבוד כראוי.

### פסוק ה

זמן אגירת התבואה הוא בקיץ. מי שהולך לישון בשעת הקציר (בקיץ) הוא יימבישיי.

### פסוק ו

ייופי רשעים רשעים יכסה חמסיי – דעת מקרא מפרש ייפני רשעיםיי. המילה חמס משמעותה בדייכ גזל. ניתן לפרש גם : קללה.

# פסוק ז

יזכר צדיק לברכה ושם רשעים ירקביי.

יירקביי – לאו דווקא במשמעות של יישכח. אלא ניתן לומר גם : ייזכר לדראון עולם.

### פסוק ח

יילבטיי – על פי דעת מקרא, לשון עיקום שפתיים. הביטוי מופיע גם הפסוק י.

# פסוק י

. ייקורץ עיןיי – דומה מאוד למשמעות שאנחנו משתמשים בה. משמעות של הטעייה ושקר ייקורץ עיןיי

מעניין שפסוק י שני החלקים מדברים על הרשע.

כמו כן כאמור חוזרים כאן במדוייק על הביטוי מסוף פסוק י

# פירוש רש"י

איייה

# פרק י פסוקים יא-כא

- (יא) מְקָוֹר חֲיִּים פֵּי צַּהַיק וּפִּי רְשָׁעִים יְכַמֶּה חָמֶס:
- (יא) מקור חיים פי צדיק ופי רשעים וגומר פיהם יכסה חמס שבלבם, שמחליקין את שפתיהם ושנאה טמונה בלבם. ואין פתרון מקרא זה דומה לפתרון העליון (פס' ו), והענין יורה עליהם.

- (יב) שֻּׂנְאָה הְעוֹרֵר מְדָנִים וְעַל כָּל-בְּשָׁעִים הְּכַפֶּה אַהֲבָה:
- (יב) שנאה תעורר מדנים אפילו עבירה שנתנה לשכחה נזכרת על ידי מרבית עוונות; באה שנאה אחרונה ומעוררתן. שכן יחזקאל הוכיח את ישראל על עבירות מצרים: "ואומר להם איש את שקוצי עיניו השליכו" וגו' (ראה יח' כ, ז) כמה שנים היתה שנאה זו כבושה ולא הזכירה להם הקדוש ברוך הוא, עד עכשיו, שהרבו עבירות על פשעיהם (ראה ויק"ר ז, א). ועל כל פשעים תכסה אהבה כשישראל מטיבים מעשיהם, הקדוש ברוך הוא מכסה על פשעיהם.
- (יג) בְּשִׂפְתֵי נֶבוֹן תִּמְצֵא חָכְמָה וְשֵׁבֶט לְגֵו חֲסַר־לֵב:
- (יג) בשפתי נבון תמצא חכמה כשאדם מוכיח לנבון, משיב לו: חטאתי! כגון דוד שאמר לנתן: "חטאתי" (ש"ב יב, יג). ושבט לגו חסר לב – אבל חסר לב אינו שומע עד שילקה, כמו פרעה.
- (יד) חֲכָמֵים יִצְפְּנוּ־דֶּעַת וּפִּי־אָׁוִיל מְחִתָּה קְרֹבָה:
- (יד) חכמים יצפנו דעת ישמרוהו בלבם, שלא ישכחוהו.
- (מו) הַוֹן עֲשִׁיר קְרְיַת עֻזָּוֹ מְחָתַּת דַּלָּים רֵישֵׁם:
- (טו) הון עשיר בתורה. קרית עוזו היא לו. מחתת דלים רישם – עניותם, שלא עסקו בתורה, היא מחיתתם.
- (טז) פָּעֻלַּת צַדְּיק לְחַיֵּיִם תְּבוּאַת רְשֵּׁע לְחַמֶּאת:
- (טז) פעולת צדיק לחיים כמשמעו. ומדרש אגדה (ראה דב"ר ב, כ): שלמה עשה פעולת המקדש לחייהם של ישראל, לכפרתן, ותבואת רשע תבואתו של מנשה (ראה דה"ב לג, ז), שהכניס בו הסמל, היא היתה לחטאת.
- (יז) אַׄרַח לֻחַיִּים שׁוֹמֵר מוּסֶר וְעוֹזֵב תּוֹכַחַת מַתְעֶה:
- (יז) אורח לחיים השומר מוסר היא הדרך לחיים. ועוזב תוכחת מתעה – את עצמו ואת אחרים.

(יח) מְכַפֶּה שֻּׁנְאָה שִּׁפְתִי־שָׁקֶּר וּמוֹצֵא דִבָּה הְוּא כְסִיל:

(יט) בְּרָב דֻּבָרִים לָּא יֶחְדֵּל-פָּשַׁע וְחֹשֵּׁךְ שְׂפָתָיו מַשְּׁכִּיל:

> (כ) כֶּסֶף גִבְחָר לְשִׁוֹן צַּדֵּיק לֵב רְשָׁעִים כִּמְעֵט:

בסף גבחר לשון צהיק (c) בסף גבחר לשון צהיק

(כ) כסף נבחר לשון צדיק – שיודע להוכיח. לב רשעים כמעט – שאינו שומע לתוכחת צדיק. ומדרש רבי תנחומא אומר (תנח' כי תשא ו): על עדו הנביא נאמר, שקרא על המזבח בבית אל; וירבעם, אע"פ שיבשה ידו, לא קבל תוכחה, שנאמר "חל נא את פני יי' אלהיך" וגו' (מ"א יג, ו) ולא 'אלהי'; ואומר "ותשב ידו כבראשונה" (ראה שם) – עובד ומקטיר לעבודה זרה, ואף בסוף כן.

(יח) מכסה שנאה שפתי שקר – החונף שפתיו שקר,

ומכסה שנאה בלבו. ומוציא דבה הוא כסיל – לעז, שיהו

(יט) ברוב דברים לא יחדל פשע – המרבה דברים מביא

אנשים דובבין בו על חבירו.

חטא. וחושך שפתיו – הוא המשכיל.

(כא) שפתי צדיק ירעו רבים וגו' – שרבים אוכלים בזכותו ובתפלתו.

(כא) שִּׂפְתֵּי צֲדִּיק יִרְעַוּ רַבִּים וֶאֱוִילִּים בַּחֲסַר־לֵב יִמְוּתוּ:



# פשוטו של מקרא

יש כאן היגדים קצרים ללא מכנה משותף מובהק.

# פסוק יא

פי רשעים יכסה חמס - יחפה על החמס. ינסה להסתיר.

### פסוק יב

מדנים - ריב. ניתן גם לפרש כי מדנים זה מלשון "דין", כלומר: כאשר יש שנאה, אנשים הולכים לשורת הדין ולא לפשרה.

ועל כל פשעים תכסה אהבה - כאשר יש אהבה בין אנשים, זה מתגבר גם על הקשיים ועל הטעויות שנעשות בין אנשים. אנשים.

## פסוק יג

שבט לגו חסר לב - מקל המכה בגבו של האדם חסר הלב.

## משמעות המילה שבט ומילים הדומות לה (מקל, מטה)

מה הקשר בין המילה שבט ובין המילה מטה! ייתכן שיש 3 רבדים של אותה מילה: (1) שבט - מכה (תוצאה של מעשה). (2) מקל - משענת (צורך של האדם). "במקלי עברתי את הירדן" (מסמל גם את העוני) (3) מטה - הנהגה (תכנון העתיד). בשפה שלנו המילה "מטה" משמעותה גם: פורום של הנהגה.

בקהילה האתיופית המקל הוא ביטוי לחשיבות של מי שנושא אותו.

בשפתי נבון תיצמא חכמה - לכאורה זה מובן מאליו. אך נראה שלפעמים גם דברים פשוטים צריכים להיאמר. זו גם היית דרכו של הרב דרוקמן זצ"ל כפי שלמד מרבו הרצי"ה - לחזור על הדברים היסודיים שוב ושוב, גם כאשר הם נראים מובנים מאליהם.

## פסוק יד

החכמה לפעמים הוא מוסתרת וצפונה.

מחיתה - משמעות המילה על פי מקבילות אחרות הוא: בור, שוחה, מכשול, מקום שנופלים בתוכו. המילה הזאת די נפוצה בספר משלי.

### פסוק טו

שוב המילה מחיתה מופיעה גם כאן.

בפסוק זה משבחים את העשיר. לכאורה המשמעות היא בעל הון.

### פסוק יז

מדבר בשבח האדם שדרכו בחיים לקבל את התוכחה וללמוד ממנה ובגנות האדם אשר דוחה מעליו את התוכחה.

## פסוק יח

דומה לפסוק יא

### פסוק יט

ברוב דברים לא יחדל פשע - אדם לא יוכל למעט ולהסתיר את פעשיו באמצעות דיבורים רבים. וחושך שפתיו משכיל - הדבר הטוב יותר הוא למעט בדיבור.

## פסוק כ

בצדיק ממעט בדיבור ומה שהוא כן מוציא מפיו זה כמו כסף נבחר, כלומר זהו דבר יקר ערך. כמעט - נראה שהכוונה : כ-מעט, כמו מעט.

# פירוש רש"י

אייה

# פרק י פסוקים כב-לב

(כב) בּרְכַּת יֵי הֵיא תעשיר ולא יוסיף עצב עמה – אין (כב) בּרכת יי' היא תעשיר ולא יוסיף עצב עמה – אין צריך להתייגע להעשיר בו; די בברכה מה שהוא מברכו. יִלְאֹ־יוֹסֶךּ עֶצֶב עִמֶּה:

(כג) בִּשְּׂחֲוֹק לְכְסִיל עֲשֵּׂוֹת זְמָּה (כג) כשחוק לכסיל עשות זמה – עצת חטאים. וחכמה יְחָכְמָּה לְאִישׁ תְּבוּנָה: כשחוק לאיש תבונה – כלומר: קלה היא בעיניו לעשות.

(כד) מְגוֹרַת רשע – מה שהוא ירא, יבא לו. דור הפלגה (כד) מְגוֹרַת רְשָׁע הַיא רְא, יבא לו. דור הפלגה יראו ואמרו "פן נפוץ" (בר' יא, ד), וסופן כתיב "ויפץ יי" ותאות צדיקים יהֶן:
אותם משם" (שם, ח; ראה תנח' נח יח). ותאות צדיקים

(כה) כַּעֲבָוֹר סָוּפָּה וְאֵין רָשָׁע (כה) כעבור סופה ואין רשע – פתאום בא עברת רוח יְצַדִּיק יְסָוֹד עוֹלֶם: סערה, נכרת הרשע ממקומו.

> (כו) כַּחָּמֶץוּ לַשִּׁנַּיִם וְכֶעָשֶׁן לְעֵינָיִם בֵּן הֶעָצֵׁל לְשֹׁלְחֵיו:

> > (כז) יִרְאַת יֵי תּוֹסֵיף יָמֻים וּשְׁנִוֹת רְשָׁעֵים תִּקְצְׂרְנָה:

(כח) תּוֹתֶלֶת צַּדִּיקֵים שִּׂמְחָה וְתִקְנַת רְשָׁעֵים תּאבֵר:

> (כט) מָעִוֹז לַתֹּם דֶּרֶךְ וְיָּ, וֹמְחִתָּה לְפַּעֲלֵי אֲנֶן:

(ל) צַדֵּיק לְעוֹלֶם בַּל־יִמְּוֹט וֹרְשָׁנִים לָא יִשְׁכְנוּ־אֶרֶץ:

(לא) פִּי־צַדִּיק יָנַוּב חָכְמָה וּלְשָׁוֹן תַּהְפָּכוֹת תִּכָּרֵת:

(לב) שִּׁפְתֵּי צֲדִּיק יֵדְעַוּן רָצֵוֹן וּפִּי דְשָׁעִים תַּהְפֶּכְוֹת:

יתן – מי שבידו ליתנה. (כה) כעבור סופה ואין רשע – פתאום בא עברת רוח ----- ---- ----- ------

(כח) תוחלת צדיקים שמחה – סופה מתקיימת ושמחים. ותקות רשעים תאבד – כי לא תבא.

(כט) מעוז לתום דרך יי' ומחתה היא לפועלי און –שאינן הולכין בה, והיא נפרעת מהם.

(ל) צדיק לעולם בל ימוט – כשהוא מט אין מוטתו מוטת עולם, כי יפול – וקם (ע"פ מש' כד, טז).

(לא) פי צדיק ינוב חכמה – ידבר; לשון "ניב שפתים" (יש' נז, יט).

(לב) שפתי צדיק ידעון רצון – יודעים לרצות ולפייס את בוראם, ויודעים לרצות את הבריות ולהטיל שלום ביניהם.



# פשוטו של מקרא

בקטע זה יש פסוקים עם הקבלות – חלקן נרדפות וחלקן סותרות. קשה למצוא קשר ברור בין הפסוקים אלא לכל פסוק יש את העניין שלו.

### פסוק כב

העושר האמיתי זה ברכת ה׳. הרבה פעמים עושר פיזי מביא עימו דאגות וטרדות. אבל העושר האמיתי זה ברכת ה׳.

## פסוק כג

הייחכמהיי עומדת בניגוד ליישחוקיי. הייזימהיי עומדת בניגוד לייתבונהיי.

## פסוק כד

מגורת רשע - הדבר שממנו מפחד הרשע, תבואנו - תגיע אליו. כמו הפסוק ייוכאשר יענו אותו כן ירבהיי, כנגד הפחד של המצרים : ייפן ירבהיי.

אולם, תאוות צדיקים – רצונו של הצדיק – יתן הי.

### פסוק כה

הרשע הוא חולף כמו סופה. לעומת זאת "צדיק יסוד עולם", כלומר יש לו קיום של קבע.

### פסוק כו

שליח עצל זה דבר מתסכל, ולכן הוא משול "כחומץ לשיניים וכעשן לעניים". כלומר: שליח עצל עדיף לנו כבר בלעדיו ושאני אעשה זאת לבד.

# פסוק כז

שנות רשעים תקצורנה - יתקצרו.

### פסוק כח

תוחלת - תקווה, שאיפה, מטרה.

### פסוק כט

יימעוזיי זה הניגוד של יימחיתהיי.

מחיתה זה מקום שבו אדם נופל בו. מכאן שמעוז זה מקום חזק בטוח. אולי גם מקום גבוה.

## פסוק ל

ימוט - מלשון להתמוטט.

# פסוק לא

ינוב - גם מלשון ניב של הלשון. וגם מלשון תנובה, כלומר: החכמה שצומחת מהצדיק.

תהפוכות - שקר.

## פסוק לב

רצון – דעת מקרא: להפיק רצון מה כביכול שה' רוצה את מעשי הצדיק.

# פירוש רש"י

איייה

# פרק יא פסוקים א-טו

- (א) מאֹזְנֵי מֻרְמָה תּוֹעֲבַת יְיָ, וְאֶבֶן שְׁלֵמָה רְצוֹנְוֹ:
  - (ב) בָּא־זֶדוֹן וַיָּבָא קּלְוֹן וֵאֶת־צְנוּעִים חָכְמֶה:
- (ג) אָפַּוּת יְשָׁרֵים תַּנְתֵם וְסֶלֶף בּוֹגְרֵים (ושרם) [יְשָׁהַם]:
- (ד) לא־יוֹעֵיל הְוֹן בְּיֵוֹם עֶבְרָה וֹצְדָלָה תַּצִּיל מִמֶּוֶת:
- (ה) צִּדְקַת תֻּמִים תְּיַשֵּׁר דַּרְכְּוֹ וֹבִרְשָׁעָתוֹ יִפָּל רְשֵׁע:
  - (ו) צְּדְקַת וְשָׁרִים תַּצִּילֵם וֹבְהַנַּת בֹּנְדִים יִלְּכֵדוּ:
- (ז) בְּמָוֹת אָדֶם רֻשֶׁע תּאַבֶּד תִּקְוֶה וְתוֹחֱלֶת אוֹנִים אָבֶדָה:
  - (ח) צַּדִּיק מִצְּרָה נֶחֶלֶץ נַיָּבָא רָשָׁע תַּחְמָּיו:
  - (מ) בַּפָּׁה חֲנֵף יַשְׁחַת רֵצְהוּ (מ) בְּפָּׁה חֲנֵף יַשְׁחַת רֵצְהוּ
  - (י) בְּמָוּב צֲדִּיקִים תַּצְלָּץ קְרְיָת וּבַאֲבָר רְשֶׁעֵים רָנָּה:
- (יא) בְּבִרְבַּת יֻשֶּׁרִים מָּרַוּם קֶּרֶת וּבְפֵּי רְשָׁעִים תֵּהָרֵס:

- (ב) בא זדון ויבא קלון ואת צנועים חכמה תבוא חכמה.
- (ג) תומת ישרים תנחם תנהלם. וסלף בוגדים ישדם ישדדם.

- (ו) צדקת ישרים תצילם ובהות בוגדים ילכדו בהוות שהם עושים הם נלכדים. והמקרא מסורס הוא, כלומר: ובוגדים בהוות ילכדו.
- (ז) במות אדם רשע תאבד תקוה תקות כל הבוטחיםבו. ותוחלת אונים אבדה תוחלת בניו, שהם אונו,אבדה, כי בזכותו לא תבוא להם טובה. אבל במותצדיקים יש לבניהם מבטח בצדקתם.
- (ח) צדיק מצרה נחלץ במות רשע; וְלַמקרא העליון (פס' ז) זה מחובר.
- (ט) בפה חנף חנף המסית חבירו בדרך רע, משחיתו בפיו. ובדעת צדיקים יחלצו – והצדיק נחלץ ממנו בדעת התורה, שהזהירה עליו "לא תאבה לו" וגו' (דב' יג, ט).
- (יא) תרום קרת תתקיים תקרת הבית בגבהה מלפול. בעוד שהיו מלכי יהודה ישרים, העמידה תפילתם את בית המקדש.

פירוש רש"י על משלי מפגש 22 | ד' שבט תשפג

(יב) בָּז־לְרֵעֵהוּ חֲסַר־לֵב (יב) ואיש תבונות יחריש – כשמבזהו החסר לב; כמו שאול, דכתיב "ויבזהו ולא הביאו לו מנחה ויהי במחריש: כמחריש" (ש"א י, כז).

(יג) הוֹלֵךְ וְרָכִיל מְנֵלֶּה־סֵּוֹד וְנָאֶמֵן־רִׁוּחַ מְכַפֶּה דָבֶר:

(יד) בְּאֵין הַחְבֶּלוֹת יִפְּל־עָם וֹתְשׁוּעָׂה בְּרָב יוֹעֵץ:

(טו) רַע־וֵרוֹעַ כִּי־עָרַב זָרָ וְשֹׁנֵאַ תֹקְעַים בּוֹמֲחַ:

(יד) באין תחבולות – כשהצרה באה על ישראל, ואינן נותנין לב להבין להתענות ולעשות תשובה, יפול עם.

(טו) רע ירוע – הרשע יתרוצץ, אשר ערב לבו לעבודה זרה. ושונא תוקעים – תוקעים כף לעשות רע וללכת בעצתם. ורבותינו דרשוהו (ראה יבמות קט, ב) בערבות ממון.



# פשוטו של מקרא

בדומה לפרק הקודם, לכל פסוק יש את העניין הנפרד שלו.

#### פסוק א

המאזניים היו מכשיר שהיה ניתן לרמות באמצעותו.

הפסוק מדגיש את חשיבות השמירה על ההגינות והצדק בשעת המסחר.

הפסוק הזה מזכיר מאוד את פסוקי התורה ויקרא יט לה-לו. בפרט הביטוי "אבן שלמה" מופיע בפסוקים אלו. נשאלת השאלה מדוע יש צורך לחזור על דברים באופן מאוד דומה למה שנאמר בתורה. אכן נראה שגם דברים הכתובים במקרא צריכים חיזוק. בפרט ניתן לומר שהביטוי "מאזני מרמה" מדגיש בפני הדיין את החשיבות הכללית של עשיית דין צדק.

### פסוק ב

הזדון מוביל לקלון.

הצניעות מובילה לחכמה.

יש מפרשים:

ייבא אורח של זדוןיי להתארח בביתך.

: או

ייבא איש זדוןיי

#### פסוק ג

יישדםיי - דעת מקרא מפרש מלשון של יישודיי או יישודיי.

בפסוקי זה ייתמימותיי היא ההפך מייסילוףיי.

פסוק ד

פירוש רש"י על משלי

כסף לא יעזור ביום של כעס של הקבייה.

לעומת זאת ייצדקה תציל ממוותיי.

כבר אמרנו בעבר כי בדרך כלל במקרא המילה "צדקה" מתייחסת למעשים טובים ולאו דוקא (אם בכלל) לנתינת כסף.

אמנם בפסוק הזה, הפירוש של נתינת כסף משתלב יפה מאוד, שהרי מדובר בחלק הקודם על ״הון״ ויש לכך עוד דוגמאות במשלי.

אבל, כאמור, ברוב המקומות במקרא ואף במשלי, הביטוי צדקה היא ביטוי כללי למעשים טובים וישרים.

#### פסוק ו

ייהווהיי - מחשבה רעה.

הרשע נלכד במעשים שלו עצמו, כלומר הוא זה שמביא על עצמו את המפלה.

#### פסוק ז

במות אדם רשע תאבד תקווה - ניתן לפרש כי ביום המיתה של הרשע, אבדה תקוותו מלחזור בתשובה.

#### פסוק ח

ייויבא רשע תחתיויי - הרשע ייכנס בצרה, במקום הצדיק.

#### פסוק י

ייובאבוד רשעים רינהיי - יש בעולם שמחה כאשר הרשעים אובדים.

כמובן שהטוב ביותר הוא שהרשעים יחזרו בתשובה, אך לא תמיד כך הדבר.

#### פסוק יא

קרת - עיר. הצדיק והרשע משפיעים על כל העיר במעשיהם.

#### פסוק יב

בז לרעהו - חסר לב.

ואיש תבונות - יחריש - כלומר, הוא יודע מתי כדאי לשתוק.

#### פסוק יג

אדם שהולך רכיל הוא לא ״נאמן״. כלומר: אי אפשר לסמוך עליו.

#### פסוק יד

באין תחבולות יפול עם

מזכיר את הפסוק ייבתחבולות תעשה לך מלחמהיי.

המילה תחבולה היא לא במובן שלילי.

המילה תחבולה מופיעה בתנ"ך 6 פעמים - מתוכן 5 פעמים במשלי ופעם אחת באיוב.

רק באיוב זה במובן שלילי. בשאר המקומות זה במובן חיובי.

### פסוק טו

יירע ירוע כי ערב זריי - כבר ראינו בעבר שמשלי מתייחס לייערבותיי בתור דבר שלילי, כנראה בגלל הסיכון שבדבר.

### פירוש רש"י

אין התייחסות לפסוק א. אולי זה בגלל שהפסוק מבואר כבר במקרא.

#### פסוק ב

פירוש רש"י על משלי מפגש 22 | ד' שבט תשפג

מוסיף את המילה תבוא. מבקביל למילה ייבאיי שמפועה בפסוק.

#### פסוק ו

רשייי עומד על כך שהפסוק הוא במבנה כיאסטי.

רשייי אומר שהפסוק יימסורסיי. זוהי מילה מקובלת בחזייל. אנחנו עלולים להבין מתוך רשייי שכביכול יש איזה בלבול או חוסר סדר בפסוק, כאשר למעשה מדובר כאן על מבנה ספרותי מקובל. נראה למעשה שרשייי בא לפרש את המילים, אך אין לו עניין בפירושו בעניינים ספרותיים.

#### פסוק ז

התקווה של הבוטחים ברשע אובדת.

אבל זכות הצדיק מגינה על זרעו גם לאחרו מותו.

#### פסוק ח

רשייי מפרש שפסוק ח הוא המשכו של פסוק ז.

#### פסוק ט

רשייי מקשר את זה לסוגיה של מסית ומדיח.

#### פסוק יד

תחבולות - לפי רשייי הכוונה לחזרה בתשובה.

#### פסוק טו

לפי רשייי, הערבות היא שלילית כאשר היא מחזקת את עובדי העייז. לפי זה באופן כללי, ייתכן שהערבות יכולה להיות גם חיובית.

ורבותינו רשו

## פרק יא פסוקים טז-לא

- (טז) אֵשֶׁת־חֲן תִּתְמָּך כָּבֵוֹד וְעָרִיצִּים יִתְמְכוּ־עְשֶׁר:
- (טז) תתמוך כבוד כנסת ישראל תקרב תמיד לכבוד הקדוש ברוך הוא ותורתו. ועריצים יתמכו עשר – בני אדום מתקרבים אצל גניבות ממון וגזל.
- (יז) גּׁמֵל נֻפְּשׁוֹ אַישׁ חָסֶר וְעֹכֵר שְׁאֵרוֹ אַכְזָרֵי:
- (יז) גומל נפשו גומל טובה לקרוביו איש שהוא חסיד. ועכר שארו אכזרי – והאכזרי הוא עוכר את קרוביו.
- (יח) רָשָּׁע עֹשֶׂה פְּעֻלַּת־שָּׁקֶר זְזֹרֵעַ צְּדָלָה שָׂכֶר אֱמֶת:
- (יח) רשע עשה פעולת שקר פעולתו של רשע משקרת לו; כסבור שתתקיים בו הצלחתו, והכל אבד. וזורע צדקה שכר אמת והזורע צדקה היא פעולה של אמת, כי בודאי בטוח הוא שיקבל פעלו בסוף. שכר 'קרוניאל' בלעז; כאדם הסוכר אמת המים כדי ללקוט דגים, ובטוח שימצא שם דגים הרבה; ודומה לו "כל עושי שכר אגמי נפש" (יש' יט, י).

(יט) בּן־צְּדָקָה לְחַיִּיִם וּמְרַהֵּף רָעָה לְמוֹתְוֹ:

(יט) כן צדקה לחיים – אמתו של צדקה סופה לחיים; כמו "כן בנות צלפחד דוברות" (במ' כז, ז).

- (כ) תּוֹעֲבַת וֵיָ עִקְשֵׁי־לֵּב וֹרְצוֹנוֹ תְּמֵימֵי דֶרֶך:
- (כא) יד ליד כלומר: מיד הקדוש ברוך הוא לידו תבוא לו שכר פעולתו, ולא ינקה מן הרעה אשר עשה (ראה סוטה ד, ב).
- (כא) יָד לֵיָד לא־יִנְּקֶה הָע וְזֶרַע צַּהִּיקִים נִמְלֶט:
- (כב) נזם זהב באף חזיר שמלכלך אותה באשפות; כן תלמיד חכם הסר מן הדרך הטובה (ראה ממ"ש יא, כב). וסרת טעם – פורש מן התורה.
- אָשֶׁה יָפָּה וְסָרַת מֶעַם: אָשֶׁה יָפָּה וְסָרַת מֶעַם:
- (כג) תקות רשעים עברה בטוחים ומקוים לגהינם.
- (כג) תַּאֲנַת צַדִּיקִים אַדְ־מֶוֹב הִקְנָת רְשָׁצַים עֶבְרָה:
- (כד) יש מפזר ממונו, כגון לצדקה, ונוסף עוד. וחושך – עצמו מיושר, אך למחסור יהיה לו.
- (כד) יֵשׁ מֻפַּזּר וְנוֹסֶף עִוֹד וְחוֹשֵׂך מִּיּשֶׁר אַךְ־לְמַחְסִוֹר:
- (כה) נפש ברכה שהוא ותרן בממונו. וכל לשון ברכה 'פישין' בלעז. ומרוה שמשביע את העניים, גם הוא יורא ישבע טוב.
- (כה) נֶפֶּשׁ־בְּרָכֵה תְדֻשָּׁן וֹמֵרְנֶה נַם־הָוֹא יוֹרֶא:

(כו) מַנֵעַ בֶּר יִקְבֶהוּ לְאָוֹם (כו) מונע בר – מלמד תורה. וֹבְרָכָה לְרְאֹשׁ מַשְּבֵּיר: <בספר של ליסה פרדמן, בכ"י אחר: "מללמד תורה">.

> (כז) שַּׁחֵר מֲוֹב יְבַקֵּשׁ רָצֵוֹן וְדֹרֵשׁ רָעָה תְבוֹאֱנוּ:

לין (כז) שוחר טוב – החפץ להדריך את הבריות בדרך טובה, ומוכיח ומיסר אותם. יבקש רצון – הוא חפץ שיהיה הקדוש ברוך הוא רוצה בם, ומתפייס עמם. רצון – 'אפיימינט' בלעז.

ָלֶכֶעֶלֶה צַדִּיקִים יִפְּרֶחוּ: הַבֶּעֶלֶה צַדִּיקִים יִפְּרֶחוּ:

(כט) עוֹכֵר בִּיתוֹ ינְחַלֹּרְרָּהַתַּ תמיד, ואינו יגע בתורה ולא במלאכה, סוף עוכר את בני וְעֶבֶּד אֲוִיל לַחֲכַם־לֵב: ביתו, שאין להם מה לאכול.

> (ל) פְּרִי־צְּדִּיק עֵץ חַיִּיֶם וְלֹֹקֵחַ נְפָשִׁוֹת חָכֶם:

(ל) פרי צדיק – גמול פירות מעשה הצדיקים, עץ חיים הם לעולם. ולוקח נפשות חכם – מי שהוא חכם, קונה לו נפשות. שמלמדן דרך טוב, והרי הם לו כאלו קנאם; כענין שנאמר "ואת הנפש אשר עשו בחרן" (בר' יב, ה).

> (לא) הַן צַּדִּיק בָּאָנֶץ יְשֶׁלֶם אַר כִּי־רָשֵׁע וְחוֹטֵא:

(לא) הן צדיק בארץ ישולם – למה יבטח הרשע בשעה שמצלחת לו? הלא הוא רואה שהצדיק משתלם שכר העבירה שבידו בעודו על הארץ בחיים. ואף כי רשע וחוטא – וכל שכן שסופו של רשע להשתלם לו, או בחייו או במותו.



# פשוטו של מקרא

אנחנו רואים בפסוקים הללו את העיקרון של ייצדיק וטוב לויי לעומת יירשע ורע לויי. אמנם אנחנו לא תמיד רואים את זה ביומיום אבל משלי מאוד תומך בעיקרון הזה (בשונה מספר איוב).

#### פסוק טז

חן משמעותו יופי, אך גם חסד וכבוד. האשה שמעשיה טובים זוכה לכבוד.

עריצים, לעומת זאת, מקבילים לעושר. לפי דעת מקרא, עריצים הם בעלי זרוע והם מבקשים את הכבוד מכח הממון שלהם ולא מכח מעשיהם הטובים.

ייתכן שיש כאן ניגוד בין "אשת חן" ובין "עריצים".

#### פסוק יז

גומל נפשו איש חסד - אדם צריך לדעת גם להיות "גומל נפשו" כלומר לדאוג לצרכיו האישיים. רעיון דומה מובא בספר הכוזרי בתחילת המאמר השלישי בעניין ה"חסיד" אשר יודע לתת לגופו ולנפשו כפי המידה שהוא זקוק לה.

ניתן גם לפרש באמצעות שינוי הסדר, כך: "איש חסד" אשר מיטיב לאחרים, הרי הוא גם "גומל נפשו" - כלומר הוא מיטיב לעצמו.

#### פסוק יח

רשע מקביל לשקר.

וייזורע הצדקהיי (הצדיק) מקביל לאמת.

"צדקה" היא שם כולל למעשים של יושר וחסד.

#### פסוק יט

צדקה מקבילה לחיים

רעה מקבילה למוות.

פסוק יט הוא המשך ישיר לפסוק יח.

ייתכן לפרש שלא מדובר כאן דווקא במוות פיזי אלא מדובר במובן הרוחני.

#### פסוק כ

עקש מלשון עקום.

הניגוד לעיקש הוא התמים, שהולך בדרך הישר.

#### פסוק כא

יד ליד לא יינקה - דעת מקרא מפרש שזה לשון שבוע.

ניתן לפרש יייד לידיי שמדובר כאן על עשיית עסקים שלא ביושר.

יש גם פסוק דומה במשלי טז ה.

חזייל דרשו את הפסוק יייד לידיי (עירובין יח ב) על אדם שמתבונן ביופיה של אישה המרצה לו מעות.

#### פסוק כב

נזם זהם באף חזיר - משל ידוע ליופי חיצוני. וכן בחציו השני של הפסוק - אשה יפה וחסרת טעם. אולי מדרש חדש שנזכר בפסוק הקודם קשור גם לדברים שנאמרו בפסוק הזה.

### פסוק כג

רצון הצדיקים הוא לטוב.

רצון הרשעים הוא ייעברהיי (כעס).

#### פסוק כד

יש מפזר ונוסף עוד - יש אדם המפזר את כספו לצדקה ומפזר את זמנו למעשים טובים ועדיין נוסף לו עוד. לעומת זאת ״חושך מיושר״ - אנשים שיש להם ממון ועדיין הם כל הזמן מונעים עצמם מלהוציא כסף. כלומר מידת הקמצנות גורמת להם להרגיש מחסור תמידי.

#### פסוק כה

יורא - מלשון ייירווהיי.

הפסוק הזה אינו ניגוד אלא שני חלקיו אומרים את אותו המסר - מי שנותן מקבל גם עבור עצמו. אולי גם המילה יייורהיי שמדברת על הגשם הראשון היא כמו יייוראיי - שנותן רוויה לארץ.

#### פסוק כו

יימונע בריי - אדם שאוגר רק לעצמו ולא נותן לאחרים. יייקבוהו לאוםיי - העם יקללו אותו. לעומת זאת, ייברכהיי תבוא יילראש משביריי אשר נותן מהשפע שלו גם לאחרים.

#### פסוק כח

מי שבבוטיח בעושרו עתיד ליפול.

#### פסוק כט

ייעוכר ביתויי - אדם שפוגע בבני ביתו, ייינחל רוחיי - הבל ורעות רוח.

אולם אפילו ייעבד אויליי יכול להועיל לייחכם לביי.

#### פסוק ל

יילוקח נפשותיי - מלמד אותם מחכמתו.

#### פסוק לא

ייאף כייי - על אחת כמה וכמה.

## פירוש רש"י

#### פסוק טז

האשה זאת כנסת ישראל. האיש זה הקבייה.

עריצים - אלו בני אדום.

#### פסוק יז

נפשו ושארו הן מילים מקבילות.

#### פסוק יח

רשע עושה פעולת שקר - הרשע למעשה מרמה את עצמו

שכר - מלוכת שנועדה לצוד דגים. רשייי מבאר שזאת פעולה שמובטח לה שתצליח.

#### פסוק כא

יד ליד - זה ביטוי של מידה כנגד מידה.

#### פסוק כב

נזם זהב באף חזיר - החזיר לוקח את הנזם למקומות של אשפה ומלכלך את הנזם.

#### פסוק כג

סוף הרשעים לגניהם.

#### פסוק כד

ייחושך מיושריי - חוסך עצמו מיושר.

#### פסוק כו

דברי רשייי אינם מובנים.

פתחנו בספרה של ליסה פרדמן על משלי וראינו שיש כתבי יד שכתוב בהם יימונע בר - מללמד תורהיי. נראה שזאת הגרסה הנכונה. אות אחת בודדת הפכה לגמרי את משמעות דבריו של רשייי.

#### פסוק כט

ייינחל רוחיי - אדם עצל וגרם לכך שהוא ייעוכר ביתויי (משפחתו).

## פרק יב פסוקים א-יג

- (א) אֹהַב מִוּסָר אַֹּהֵב דָּעַת ּוְשֹׁנֵא תוֹכַחַת בֶּעַר:
  - (ב) מוֹב יָפְיק רָצוֹן מֵיְיָ,
  - וְאָישׁ מְזִמְּוֹת יַרְשִּׁיעַ:
- (ג) לֹא־יִכָּוֹן אָדֶם בְּרֶשְׁע וְשְׂרֶשׁ צַּדִּילִים בַּלֹּיִמְוֹט:
- (ד) אֲשֶׁת־חֲיִל עֲטֶבֶת בַּעְּלֶה וּכְרָקָב בְּעַצְמוּתָיו מְבִישָה:
- (ה) מַחְשְׁבְוֹת צַדִּיקִים מִשְׁפָּט תַּחְבָּלִות רְשָׁצִים מִרְמָה:
  - (ו) דַּבְרֵי רְשָׁעִים אֶּרָב־דָּח וּפָּו וְשָׁרִום וַצִּוּלֵם:
    - (ז) הָפָּוֹךְ רְשָׁעִים וְאֵינָם וֹבֵית צַּדִּיקִים יַעֲמְד:
  - (ח) לְפִּי־שֶּׁכְלוֹ יְהֻלַּל־אָישׁ וְנַעֲוַה־לֵב יִהְיֶה לְבְוּז:
    - (ט) מַוֹב נִקְלֶה וְעֻבֶּר לֵוֹ מָּמִּתְכַבַּר וַחֲסַר־לֶחֶם:
- (י) יוֹבֶעַ צַּדִּיק נֶפֶשׁ בְּהֶמְתְּוֹ וְרַחֲמֵי רְשָׁעִים אַכְזָרִי:

- (ב) טוב יפיק מוציא מן הקדוש ברוך הוא נחת רוח, להביא טובה לעולם. ואיש מזמות ירשיע – בעל עלילות ירשיע – מחייב את הבריות להביא רעה; וכן הוא אומר "וחוטא אחד יאבד טובה הרבה" (קה' ט, יח).
  - (ג) לא יכון אדם ברשע לא יתבסס.
- (ד) וכרקב תולעת הנכנס תוך העצמות וטוחן אותם, כן אשה מבישה ורעה, שמעשיה בושים.
- (ו) דברי רשעים ארב דם יועצים לרצוח בידם או על ידי עדות שקר. ופי ישרים - כששומעים את עצתם, יצילום לנרדפים, שמגלים את עצתם; או אם עדים הם, מזימין אותם.
- (ז) הפוך רשעים כמו 'להפוך', כמהפכת רגע (ע"פ איכה ד , ו) נהפכים. ואינם - כלים, כגון סדום. ובית צדיקים יעמוד - יתקיים.
- (ח) לפי שכלו יהולל איש אם חכם מעט או הרבה, הכל לפי שכלו יטול שכרו. ונעוה לב – שהניע לבו לגמרי מן התורה, הוא יהיה לבוז. נעוה – כמו "נעויתי משמוע" (יש' כא, ג), וכן "בן נעות המרדות" (ש"א כ, ל); ויש לפרש נעוה – מי שלבו נעוע, מגזרת "נע ונד" (בר' ד, "יב); כאשר יאמר "זעוה" (ראה דב' כח, כה) מגזרת "זע" (אס' ה, ט).
- (ט) טוב נקלה בעיניו, ונעשה עבד לעצמו. ממתכבד בעיניו, ואומר: גנאי הוא לי לעמול במלאכה, שאני מבני אדם גדולים; וסופו להיות חסר לחם.
- (י) יודע צדיק נפש בהמתו מה בהמתו ובני ביתו צריכים.

(יא) עֹבֶד אֲדְמֶתוֹ יְשְׂבֶע־לֶּחֶם (יא) עובד אדמתו ישבע לחם – כמשמעו. ולפי משלו: יּמְרַדֵּךְ רֵיקִים חֲסַר־לֵב: שחוזר על תלמודו תמיד, שלא ישתכח.

(יב) חָמַד רָשֶׁע מְצַוֹּד רָעֻיִם (יב) חמד רשע – להיות נזון, ומתפרנס ממצוד רשעים, שצדין את הבריות בגזלות וחמס. ושורש צדיקים יתן – מה שהוא ראוי ליתן, והוא הפרי.

(יג) בפשע שפתי דור המבול, שאמרו: מְבֶּשֶׁעַ שֲׂפָתַיִם מֹוֹקֵשׁ רֻע מוֹקָשׁ רָע מוֹקשׁ רְע, מוֹ מָבְיּרָה צַּדְּיק: מוֹח הצדיק יצא מהצרה (ראה תנ"ב נח טוֹ). ונח הצדיק יצא מהצרה (ראה תנ"ב נח טוֹ).



# פשוטו של מקרא

משלי הולך בדרכו, שצדיק וטוב לו רשע ורע לו.

#### פסוק א

המוסר קשור בדעת.

יכול להיות שמשלי התכוון לדעת התורה.

מוסר יכול להתפרש במשמעות של התנהגות ערכית וגם במשמעות של קבלת ביקורת ואולי אפילו עונשים.

#### פסוק ג

אדם לא יכול להתבסס על רשע. לרשע אין קיום לאורך זמן.

לעומת זאת - שורש צדיקים לא ימוט.

#### פסוק ד

הפסוק משווה בין ייאשת חיליי לבין היימבישהיי.

#### פסוק ז

ייהפודיי - סובב את הראש לרגע קט.

הרשעים בתוך רגע קט ייעלמו ואילו הצדיקים מחזיקים מעמד לאורך זמן.

#### פסוק ח

יינעווהיי - דרך עוועים, דרך מעוותת. יינתיבותי עיווהיי - נתיבותי עיקם. (ראה גם יחזקאל לב לב).

#### פסוק ט

כל עבודה מכבדת את בעליה. עדיף לעבוד בעבודה בזויה ולהתפרנס ממנה.

## פירוש רש"י

### פסוק א

הצדיק מזכה את העולם כולו והרשע מחייב את העולם כולו.

פירוש רש"י על משלי | 24 מפגש 24

פסוק ח

לפי רשייי יינעוהיי זה מלשון יינעיי.

פסוק יג

פסוק זה מתפרש על נח "איש צדיק תמים היה בדורותיו".

## פרק יב פסוקים טו-כח

(יד) מְפְּרֵי פִּי־אָישׁ יִשְׂבַּע־מֻוֹב (יד) מפרי פי איש – משכר פיהם של עוסקי תורה, אוכלים טוב בעולם הזה, והקרן קיימת להם לעולם הגה, והקרן קיימת להם לעולם הגה, והקרן קיימת להם לעולם הגה. הבא.

- (טו) דֶּרֶךְ אֱוִיל יָשֶׁר בְּעִינָיִוּ וְשֹׁמֵעַ לְעַצָּה חָכֶם:
- (טז) אָוִיל בִּיוֹם יְוָדַע כַּעְסְוֹ וְכֹסֶה קָלָוֹן עָרוּם:
- (טז) אויל ביום יודע כעסו ביום שהוא כועס, בו ביום הודיע כעסו, שהוא מתגרה ומחרף חבירו ברבים, ואין מעצר לרוחו. אבל הערום כוסה קלון ואינו ממהר לריב. ומדרש אגדה: ביום שנברא אדם הראשון נודע סורחנו (ראה ע"ז ח, א), והקדוש ברוך הוא, שהוא ערום, לא רצה לשחת בריותיו, כסה קלונו (ראה חגיגה יב, א) ודחה לגזרתו מיום של אדם ליום שלו, שהוא אלף שנה (ראה תה' צ, ד ובמ"ר יד, יב).
- (יז) יָפַיחַ אֱמוּנָה יַנִּיד צֶּדֶק וְעֵד שְׁקָרַים מִרְמֶה:
- (יח) יש בוטה מדבר, כמו "לבטא בשפתים" (וי' ה, ד). כמדקרות חרב – שמסכסך את הבריות וגורם להם להרוג. ולשון חכמים – המביא שלום בין אדם לחבירו.

(יז) יפיח אמונה יגיד צדק – מי שמדבר אמונה מגיד

בדין עדות צדק לזכות הזכאי.

מרפא – למבטא ההוא.

- (יח) וַשׁ בִּוֹטֶה בְּמַדְקְרַוֹת חָוֶרֵב וּלְשָׁוֹן חֲכָמֵים מַרְבֵּא:
- (יט) שפת אמת תכון לעד תתבסס ותקיים. ועד ארגיעה לְמְעַט רגע הוא כלה והולך, שהשקר אין לו רגלים.
- (ימ) שְּׂפַּת־אֶמֶת תִּכְּוֹן לֶעֵר וְעַד־אַרְגִּיעָה לְשֵּוֹן שֲׁקֶר:

- (כ) מֶרְמָה בְּלֶב־חַּרְשֵׁי רָע וְלְישֲצֵי שָׁלְוֹם שִּׁמְחָה:
- (כא) לא־יְאֻנֶּה לַצַּדֵּיק כָּל־אָוֵן
- וֹרְשָׁעִים מֶּלְאוּ רֶע:
  - (כב) תּוֹצְבַּת וֵיָ שִׂפְתִי־שָׁקֶּר וְעֹשֵׂי אֱמוּנָה רְצוֹנְוֹ:
  - (כג) אָדֶם עֲרוּם כַּסֶה דָּעַת וְלֵב בְּסִילִים יִקְרָא אָנֶּלֶת:
    - (כד) יַד־חָרוּצִים תִּמְשֵׁוֹל וֹרְמִיָּה תִּהְיֶה לְמַס:
- (כה) דְּאָנָה בְלֶב־אֵישׁ יַשְׁחֻנָּה וְדָבֶר מְוֹב יְשַׂמְּחֶנָה:
  - (כו) יָתַר מֵרַעַהוּ צַּדִּיק וָדֶרֶךְ רְשָׁעִים תַּתְעֵם:
  - (כז) לֹא־יַחֲרָךְ רְמִיָּהַ צֵּירְוֹ וְהוֹן־אָדֶם יָקֵר חָרְוּץ:

(כח) בְּאְבח־צְּדָקָה חַיִּיִם וְדֶרֶךְ נְתִיבָה אַל־מֶנֶת:

- (כ) מרמה בלב חרשי רע ומתוך שהם טרודים במחשבות של תרמית, אין להם שמחה, וליועצי שלום שמחה.
- (כא) לא יאונה לצדיק לא יארע, לא תזדמן לו עבירה בלי דעת.
- (כג) אדם ערום כוסה דעת אפילו בחכמתו הוא צנוע, וכל שכן לדברי שטות הוא מכסה. אבל ולב כסילים יקרא אולת – מכריז אולת בקול רם.
  - (כד) יד חרוצים ישרים. תמשול תעשיר.
- (כה) דאגה בלב איש ישחנה ישיחנה מדעתו. ודבר טוב ישמחנה - יעסוק בתורה, והיא תשמח את הדאגה שבלבו ותצילנו ממנה. ולדברי האומר: ישיחנה לאחרים, כך סופו של מקרא: ודבר טוב – שינחמנו חבירו, ישמח את הדאגה.
- (כו) יתר מרעהו צדיק הצדיק מוותר מדותיו ועובר עליהם יתר, 'לרייש' בלעז. ודרך רשעים – שהיא למודה להרע, היא תתעם.
- (כז) לא יחרוך מחובר למקרא שלפניו (פס' כו), כלומר: דרך רשע תתעהו, ולא יחרוך את צידו של רמיה שלו. לא יחרוך – לא יצליח בתרמיתו. ולפי שדבר בלשון ציד, נופל בו לשון 'חריכה', שהציד המצליח צד את העופות וחורכן באש. והון אדם יקר חרוץ – מקרא מסורס הוא: והון אדם שהוא חרוץ, יקר הוא; ממון אדם כשר יקר הוא. חרוץ - עושה אמת, כמו "יד חרוצים תעשיר" (מש' י, ד).
- (כח) באורח צדקה חיים ודרך נתיבה, של צדקה, אל מות – לא ימות.



# פשוטו של בקרא

#### פסוק יד

נראה שבפסוק זה אין ניגוד אלא שני חלקיו הם חיוביים.

#### פסוק טו

האויל חושב שמה שהוא עושה זה טוב

ולעומת זאת, אדם שמוכן לשמוע לעצת אדם אחר - הוא נקרא בפי משלי אדם חכם.

מצאתי עוד ביטויים בספר משלי בשבח הייעצהיי. כלומר אדם שמוכן לשמוע עצה מאדם אחר הוא אדם חכם, בבחינת ייאיזהו חכם הלומד מכל אדםיי.

פסוק טז

#### פסוק יח

חשוב מאוד האופן שבו נאמרים הדברים גם אם הם דברי אמת

#### פסוק יט

לשון השקר מתפוגגת בתוך רגע קט.

#### פסוק כג

הביטוי יערוםיי חוזר פעם נוספת בפרק שלנו (לאחר פסוק טז). חיפוש הביטוי בתנייך מראה שרק בספר משלי משתמשים בביטוי יערוםיי במשמעות של חכמה חיוביות (פיקחות). בבראשית נאמר על הנחש שהיה ייערוםיי, שזה כמובן ביטוי שלילי (ערמומי). שאר המופעים מתייחסים בדייכ למי שאין לו בגדים.

גם ביימילון העברית המקראיתיי של צביקה קדרי אנו רואים שכל הדוגמאות מהתנייך לפיקחות לקוחות מספר משלי.

#### פסוק כד

רמיה - במשמעות של עצלות. ההפך מחריצות. דומה לכך גם בפסוק כז.

ניתן למצוא קשר בין רמיה לבין עצלות, בבחינת יילא יגעת ומצאת אל תאמיןיי.

#### פסוק כב

דאגה בלב איש יַשְּׁחֻנָּה - ידחיק אותה. כך לפי הפשט. הגמרא דרשה בדיוק הפוך: ״ישיחנה״ - כלומר לדבר על מה שמדאיג אותו ובכך למצוא מזור מבחינה פסיכולוגית.

### פירוש רש"י

## פרק יג פסוקים א-יג

- (א) בן חכם מוסר אב מקרא קצר הוא: בן חכם שואל ואוהב מוסר אב. ויש אומרים: בשביל מוסר האב הוא חכם. ולץ לא שמע גערה שאינו מקבל תוכחות.
- (ב) מפרי פי איש יאכל טוב משכר תורתו יאכל טוב בעולם הזה, והקרן קיימת לעולם הבא. ונפש בוגדים חמס וחפץ בוגדים חמס; כמו "אם יש את נפשכם" (בר' כג, ח); "אל תתנני בנפש צרי" (תה' כז, יב).
- (ג) נוצר פיו שומר נפשו פושק שפתיו פותח שפתיו לדבר תמיד כל רוחו; מן "ותפשקי את רגליך" (יח' טז , כה) , לשון 'רחב'.
- (ד) מתאוה ואין נפשו עצל מתאוה נפשו לכל טוב, ואין. ונפש חרוצים תדשן ישרים האוכלים יגיע כפיהם. זהו משמעו לפי פשוטו. ולפי משלו: לעתיד יראה בכבוד תלמידי חכמים ויתאוה, ולא ישיג לו.
- (ה) דבר שקר ישנא צדיק הצדיק שונא דבר שקר , אבל הרשע מקבלו. יבאיש ויחפיר – את הבריות בכך.
- (ו) ורשעה תסלף חטאת כמו 'חוטא', ועל שהוא רשע גמור קוראהו חטאת. ומשמעותה: את החוטא תסלף רשעתו , תקלקל אותו ותשפילהו. כל 'סלוף' קלקול וכשלון הוא , כמו "אולת אדם תסלף דרכו" (מש' יט , ג) , ותבוא עליו רעה.
- (ז) יש מתעשר ואין כל מראה עצמו עשיר. דבר אחר: יש אדם שהוא מתעשר בסופו , ואין לו כלום בתחילתו , ויש שהוא בא לידי עניות מממון גדול. דבר אחר: מתעשר בגזל עניים , וסוף אין לו כלום , ויש מתרושש על ידי שפיזר ונתן לאביונים , והון רב מוכן לו.

- (א) בָּן חֻכָם מִוּסַר אָב וְצֵׁץ לֹא־שָׁמֵע נְּעָרֵה:
- (ב) מִפְּרֵי פִּי־אֵישׁ וַאֹכַל מֻוֹב וְנֶפֶשׁ בֹּנְדַים חָמֶס:
  - (ג) נֹצֵר פֵּיו שׁמֵר נַפְשֵׁוֹ פֹּשֵׂק שְׁפָּתִיו מְחִתָּה־לְוֹ:
  - (ד) מִתְאַנָּה וָאַיִן נַפְּשֵׁוֹ עָצֵּל יָנֶפֶשׁ חָרָצִים תְּרָשֵׁן:
  - (ה) דְּבַר־שֶׁקֶר יִשְׂנָא צַּדִּיק וְרָשַׂע יַבִּאֵישׁ וְיַחִפִּיר:
    - (ו) צְּדָקָה תִּצִּר מָם־דָּרֶךְ וְרִשְׁעָה תִּסַלֵּף חַמָּאת:
      - (ז) וַשׁ מֻתְעַשֵּׁר וְאֵין כָּל מִתִרוֹשֵּׁשׁ וְהְוֹן רֶב:

- (ח) כַּפַר נֵפַש־אֵישׁ עַשְׁרִוֹ וָרַשׁ לא־שָׁמַע וּעַרָה:

- (ט) ידעד לשון קפיצה, שהשלהבת קופצת ונכרתת. (ט) אור־צַדִּיקִים יִשְּׂטָח וָגָר רְשָׁעִים יִרְעָך:
- (י) רק בזדון יתן מצה מחלוקת. ואת נועצים ועם (י) רַק־בְּזָרוֹן יִתֵּן מַצְּה המתיעצים תלין חכמה. וָאֶת־נָוֹעָצִים חָכְמָה:
- (יא) הוו מהבל ימעט עושה גרסתו חבילות חבילות -(יא) הון מֶהֶבֶל יִמְעָמ ימעט , שישתכח ממנו מעט מעט (ראה ע"ז יט , א). וְלָבֶץ עַל־יָדַ יַרְבֶּה:
- (יב) תּוֹחֶלֶת מֻמֻשָּׁכָה מַחֲלָה־לֵב (יב) תוחלת ממשכה – מבטיח עצמו על חבירו ואינו עושה. מחלה לב – מביאה חולי ללב. ואין מחלה זה שם וְעֵץ חַיִּים תַאֲנָה בָאָה: , (כה "והסירותי מחלה מקרבך" (שמ' כג , כה)

להם.

(יג) בז לדבר יחבל לו – הבוזה אחד מדברי תורה, סוף מתמשכן עליו. וירא מצוה הוא ישולם - יקבל שכר. ומדרש תהלים דורש (שו"ט לד , א) , בז לדבר יחבל לו , על דוד שאמר לפני הקדוש ברוך הוא: רבונו של עולם מה הנאה בשוטים שבראת? אמר לו: חייך, סוף שתצטרך לשטות; כשבא לפני אכיש להשתגע "ויורד רירו על זקנו" וגו' (ש"א כא , יד).

אלא כמו "מעלה גרה" (וי' יא , ה). ועץ חיים תאוה באה - מסורס הוא , כלומר: תאוה באה הרי הוא כעץ חיים. תוחלת שהוחיל הקדוש ברוך הוא לישראל וצפה שישובו , והם לא שבו , סוף באה להם למחלת לב; וכשתאותו באה , שהם עושין רצונו , עץ חיים היא

(ח) כפר נפש איש עשרו – עשרו של אדם הוא כופר

- נפשו , שעשה ממנו צדקה. ורש לא שמע גערה

ובלבד שלא ישמיע גערה לרש שנותן לו , ואינו מכלימו. דבר אחר: כפר נפש איש עשרו – תורתו. ורש – בדברי תורה , לא שמע גערה – אינו יודע לסור מן הרעה , לפי , שלא נזהר. ומדרש אגדה: על "מחצית השקל" מדבר שהטיל הכתוב על כל ישראל, והשוה בו דל ועשיר (ראה שמ' ל , טו); שאין הרש שומע גערה וכלימה מן העשיר , לאמר לו: חלקי גדול מחלקך בקרבנות צבור.

> (יג) בָּז לְדָבָר וֵחֶבֶל לְוֹ וירא מִצְוָה הוא ישׁלָם:



פשוטו של בזקרא

פירוש רש"י על משלי | 27 מפגש 27 פירוש רש"י על משלי

איייה

## פירוש רש"י

איייה

## פרק יג פסוקים יד-כד

- (יד) תורת חכם מקור חיים שהיא מלמדתו לסור ממוקשי מות.
- (יד) תּוֹרַת חֲכָם מְקּוֹר חַיִּיִם לָסׁוּר מִמָּּלְשֵׁי מֶנֶת:
- (טו) ודרך בוגדים איתן קשה לו ולאחרים.

(טו) שֵּׁכֶל-שִׁוֹב יִתֶּן-תֵן וְדֶרֶךְ בֹּנְרֵים אֵיתָן:

- (טז) כל ערום יעשה בדעת מעשהו; כגון דוד: "יבקשו לאדוני המלך נערה בתולה" וגו' (מ"א א , ב). וכסיל יפרוש אולת זה אחשורוש: "ויפקד המלך" (אס' ב , ג) יודעים היו שלא ישא לכולם, ומי שהיה לו בת, הטמינה (ראה מגילה יב , ב).
- (טז) כָּל־עֻרוּם יַעֲשֶׂה בְדָעַת וֹכְסִׁיל יִפְּרָשׁ אָוֶּלֶת:
- (יז) מלאך רשע יפול ברע כגון בלעם , שאמר לו הקדוש ברוך: הוא "לך עם האנשים" (ראה במ' כב, כ, לה) , והרשיע להשיא לבלק עצה רעה; לכך נפל בחרב (ראה במ' לא , ח). וציר אמונים מרפא זה משה רבינו.
- (יז) מַלְאָדְ רֻשָּׁע יִפַּׁל בְּרָע וְצִיר אֱמוּנִים מַרְפֵּא:
- (יח) ריש וקלון דלות וקלון באים על פורע מוסר.
- (יח) בֵישׁ וֲקָלוֹן פּוֹבֵעַ מוּסֶר וְשׁוֹמֵר תּוֹכַחַת יְכָבֵּד:
- (יט) תערב לנפש כשבאה תאותו לו לאדם, היא ערבה לנפשו; ולכך תועבת כסילים לסור מרע, לפי שערב להם למלא תאותם. נהיה הֹוֶה. דבר אחר: תאוה נהיה הקדוש ברוך הוא מתאוה שיעשו ישראל רצונו , ובהיות תאותו באה, ערבה לו; ותועבת רשעים שיסורו מרעתם, למלאות תאותם.
- (יט) תַּאֲוֶה נָהְיָה תֶּעֶרֵב לְנָפֵשׁ וְתוֹעֲבָת כְּסִילִּים סַוּר מֵרֵע:
- (כ) הולך את חכמים יחכם, ורועה כסילים המחבר לו כסילים להיות לו רעים, ירוע – ירוצץ.
- (כ) (הלוך) [הוֹלֵךְ] אֶת־חֲכָמֵים (וחכם) [יֶחְכָּם] וְרֹעֶה כְסִילִים יֵרִוֹעַ:
- (כא) חטאים תרדף רעה אדם רשע, רשעתו רודפתו עד השמדו.
- (כא) חֲפָּאִים הְרַדֵּף רָעָה וְאֶת־צַׁדִּילִים יְשַׁלֶּם־מְוֹב:
- (כב) טוב ינחיל את זכותו ואת ממונו לבני בניו; אבל חוטא אינו מנחיל לבניו, כי צפון חילו וממונו לצדיק; כמו שכתוב "ותשם אסתר את מרדכי על בית המן" (אס' ח, ב).
- (כב) שׁוֹב יַנְחֶיל בְּנֵי־בָּגִים וְצָפָּוּן לַצַּּדִּיק חֵיל חוֹמֵא:

(כג) רָב־אָכֶל נִיר רָאשִׁים וְיֵשׁ נִסְפָּה בְּלָא מִשְׁפָּט:

(כג) רב אוכל ניר ראשים – ראיתי במסורת הגדולה: רב אוכל – שלשים ושלשה 'רב' – קמצין, וזהו חטף קמץ, ומחובר עם אוכל במקף; ואוכל ראיתי שם: נקוד פתח וטעמו לעילא, כמו "את כל אוכל השנים הטובות" (בר' מא , לה). ולפי נקודתו, זה פתרונו: הרבה תבואה באה לעולם על ידי ניר אנשים דלים, כלומר: הרבה תורה יוצאה על ידי תלמידים, שרבותיהם למדין מהם מתוך פלפולם שמפלפלים בהלכה. ויש נספה – ויש הרבה מהם שהם כלים מן העולם בשביל לא משפט – שאינן נוהגין כשורה. ולענין התבואה – יש תבואה לוקה בשביל בעליה, שאינו מוציא מעשרותיה ומתנות עניים כמשפט. ורבותינו פירשו במסכת חגיגה (ד , ב – ה , א): ויש נספה – על שלוחו של מלאך המות שמחלף שם

(כד) חוֹשֵׂך שֻׁבְטוֹ שׂוֹנֵא בְנֵוֹ וְאֹהֲבֹוֹ שֲחַרִוֹ מוּסֶר:

(כד) חושך שבטו – סופו ששונא את בנו, שרואהו בסופו יוצא לתרבות רעה. שחרו מוסר – תמיד לבקרים מיסרהו.

בשם , וממית את שלא הגיע זמנו; אבל אם כן הוא, אין

(כה) צַּוּדִיק אָכֵל לְשַּׁבַע נַפְּשֵׁוֹ וּבֶטֶן רְשָׁעִים תֶּחְסֵר: פ

(כה) לשובע נפשו – דומה שיהא שבע. תחסר – אינו דומה שיהא שבע.



ענין סוף הפסוק לראשו.

# פשוטו של מקרא

איייה

### פירוש רש"י

פסוק כג

רשייי מעיד כי ראה את הניקוד וההטעמה של פסוק זה, ובפרט שתי המילים הראשונות, ביימסורה הגדולהיי ועל פי זה פירש את פירושו.

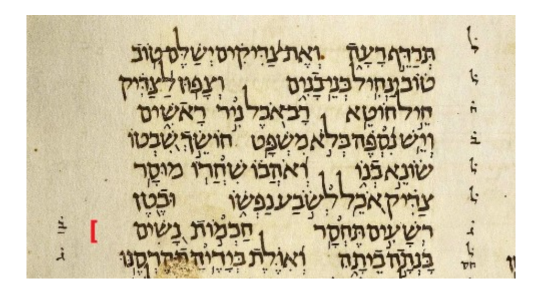
חכמי המסורה התאמצו לתעד באופן מדוייק כמה שיותר פרטי ניקוד והטעמה. עדות עתיקה לכך נמצאת בייכתר ארם צובאיי, שנכתב לפני מאות שנים והגיע לארץ, לאחר טלטלות רבות, מחלב שבסוריה.

כאשר ייהכתריי הגיע לארץ, זקננו חכם יוסף שעיו זייל התרגש מאוד והתבונן בו בחרדת קודש שעות רבות. ניתן לצפות בצילומים של ייהכתריי באתר יי<u>מקראות גדולות הכתר</u>יי של אוניברסיטת בר אילן.

להלן צילום של העמוד אותו למדנו היום. בתחתית העמוד ניתן לראות את הערתו של חכם המסורה (ייתכן שמדובר ברב אהרן בן אשר), שכתובה בתמצית הקיצור ובשפה ייחודית למסורה. אך גם מי שאינו מבין את ההערה, יכול למצוא בה את המילה "קמצ" ואת המילה "פת" (כנראה פתח), וככל הנראה תוכן הערה זאת נמצא גם בכתובים שעמדו לפני רש"י ועל פי זה הוא פירש את הפסוק.

פירוש רש"י על משלי | 28 כ"ד אדר תשפג





תחשר ג ב קמצ וחד פול לא תחשר כל בת וינפחת משלו ליא תחשר ובשו רשעים תחשר יפריח ב מריח מים יפרח ו לייניים יפריח יפריח יפריח יפריח יפריח היים

פירוש רש"י על משלי מפגש 29 א' ניסן תשפג

## פרק יד פסוקים א-י

- (א) חַכְמָוֹת נֲשִׁים בָּנְתָה בֵיתָהּ וְאִנָּׁלֶת בִּיָדֵיהָ תֶהֶרְסֶנּוּ:
- (א) חכמות נשים בנתה ביתה חכמות נקוד פתח, שאינו שם דבר; אלא החכמות שבנשים בונות את בתיהם שמתקיימות על ידיהן; כמו אשתו של און בן פלת, כמו שמפורש בפרק 'חלק' (סנה' קט, ב קי, א).
   ואולת ואשה שוטה. בידיה תהרסנו תהרס ביתה; זו אשתו של קרח (ראה שם).
- (ב) הוֹלֵךְ בֵּיִשְׁרוֹ יְרֵא יְיָ, וּנְלְוֹז דְּרָכֵיו בּוֹזֵהוּ:
- (ב) הולך בישרו ירא מי שהוא ירא יי'; ומי שהוא נלוז דרכים, כלומר: עוקם דרכיו. בוזהו – להקדוש ברוך הוא.
- (ג) בְּפִי־אֱוִיל חַשֶּׁר נַאֲנְה וְשִׂפְתֵי חֲכָמִים תִּשְׁמוּרֵם:
- (ג) בפי אויל חוטר גאוה מקל של גאוה; כגון פרעה, שאמר "מי יי' אשר אשמע בקולו" (שמ' ה, ב). תשמורם – כמו "תשמרם" (מש' כב, יח) – תשמור את החכמים.
- (ר) בְּאֵין אֲלָפִים אֵבְוּס בֶּר וְרָב־תְּבוּאוֹת בְּלָחַ שְׁוֹר:
- (ד) באין אלפים אבוס בר באין שוורים האבוס ריקם, שאפילו תבן אין מצוי בבית. בר – נקי וריקם; כלומר: במקום שאין תלמידי חכמים אין הוראה נמצאת כהלכה.
- (ה) עֵר אֶמוּנִים לֵּא יְכַזּבְ וְיָפִּיחַ כְּזָבִים עֵד שֶׁקֶר:
- (ה) ויפיח כזבים ותמיד מדבר כזב עד שקר.

- (ו) בִּקֶשׁ־לֵץ חָכְמָה וָאָיִן וְדָעַת לְנָבַוֹן נָקֵל:
- (ו) בקש לע חכמה כשהוא צריך אל החכמה אינו מוצאה בלבו.
- (ז) לֵךְ מֻנֶּנֶד לְאֵישׁ כְּסֵיל וּבַל־יָּדִשְׁתָּ שִּׂפְתֵי־דֶשַת:
- (ז) לך מנגד לאיש כסיל מהתחבר תמיד אצלו. ובל ידעת – סופך שלא ידעת חכמה.
- (ח) חָכְמַת עֻרוּם הָבֵין דַּרְכֵּוֹוְאָנֻלֵת כְּסִילִים מִרְמֶה:
- (ח) חכמת ערום מי שהוא חכם הבין דרכו לפלס אורחותיו. ואולת כסילים – היא המרמה שבלבם, סופה שמביאתם לידי טפשות.

(ט) אָולִים יָלַיץ אָשָׁם וּבֵין יְשָׁרֵים רָצְוֹן:

(ט) אוילים יליץ אשם – שהם חוטאים, שצריכין לתת ממון למי שחטאו לו, ויליץ בעדם אשמם, שהם מביאים ממונם לו; כמו הפלשתים שנאמר "קחו לכם חמישה טחורי זהב וחמשה עכברי זהב" וגו' "ונתתם לאלהי ישראל כבוד אולי יקל את ידו מעליכם" (ראה ש"א ו, ז, ד – ה). אשם – 'אמנדא' בלעז. ובין ישרים רצון – 'אפיימינט' בלעז; הקדוש ברוך הוא מרוצה להם.

פירוש רש"י על משלי משלי | 29 א' ניסן תשפג



## פשוטו של בקרא

#### פסוק א

אשה בונה את ביתה בחכמה וכנגדה אשה איוולת הורסת את הבית (ייאשה בונה אשה הורסתיי).

#### פסוק ב

אדם החולך ביושר הוא ירא את הי וכנגדו, הנלוז, אשר הולך בדרך עקלקלה, מבזה חייו את הקבייה. ניתן לפרש גם שהוא מבזה את עצמו.

#### פסוק ג

"חוטר" - מקל, מטה, ענף, אילן יוחסין.

דברי האויל מובילים לגאווה. ולעומת זאת, שפתח החכם היא שומרת עליו. ייתכן שהכוונה היא שדברי החכם הם השומרים ייתכן שהכוונה שהחכם יודע מתי לשמור את שפתיו, כלומר לשתוק.

#### פסוק ד

אלפים - בהמות.

ללא בהמות, שמהוות את כח העבודה - אין יבול ואין תבואה.

#### פסוק ה

ייעד אמוניםיי מופיע בניגוד לייעד שקריי.

אנו רואים בפסוק את הדיון בין ייכזביי ייאכזבהיי ויישקריי.

#### פסוק ו

הלץ מחפש את החכמה והוא אינו מוצא אותה.

#### פסוק ז

יילך מנגדיי - התרחק מייאיש כסיליי, ואם לא תעשה כן, כלומר כאשר אתה בוחר ללכת יחד עם האיש הכסיל, אז יבוא לך המצב של ייבל ידעת שפתי דעתיי (על פי דעת מקרא).

#### פסור ח

ייערוםיי בספר משלי זה חכם במובן החיובי.

#### פסוק ט

יייליץיי - מחבר. יימליץיי משמעותו שליח (ייבאין מליץ יושריי) או מתרגם (ייוהם לא ידעו כי שומע יוסף כי המליץ -בינותחיי)

מה שמחבר את האוילים זה האשם ומה שמחבר בין הישרים הוא הרצון הטוב.

### פירוש רש"י

## פרק יד פסוקים י-יט

יעקב.

- (י) לֵב יְוֹדֵעַ מְרֵּת נַפְּשׁׁוֹ וֹבְשִּׁמְחָתוֹ לֹא־יִתְעָרֵב זֶר:
- , י-יב) לב יודע מרת נפשו טרחוֹ ויגיעו שעמל בתורה, לפיכך בשמחתו לא יתערב זר, כשיקבל שכרו לעתיד. יש דרך ישר לפני איש עובר עבירה, ואומר: אין בה עבירה. דבר אחר: לב יודע מרת נפשו ישראל שהם מרי נפש בגלות והיו נהרגים על קדושת השם, ובשמחתו לא יתערב זר לעתיד. בית רשעים בית אדום ישמד. יש דרך ישר לפני איש דרך עבודה זרה ישרה היא בעיני עשו, שהוא "איש שדה" (בר' כה, כז), ואחריתה וגו'.

- (יא) בַּית רֲשָׁעִים יִשְּׁמֵּדְ וְאָׁהֶל יְשָׁרֵים יַפְּרִיחַ:
- (יב) יש דֶּרֶךְ יָשֶׁר לִפְּנֵי־אָישׁ וְאַחֲרִיתָה דַּרְכֵי־מֶּנֶת:
  - (יג) נַם־בִּשְׂחָוֹק יִכְאַב־לֵב וְאַחֲרִיתָה שִּׁמְחָה תוּנֶה:
  - (יד) מִדְּרָבָיו יֻשְׂבַּע סַוּג לֵב וֹמֵעֶלָיו אַישׁ טְוֹב:
  - (טו) פֶּתִי יַאֲמֵין לְכָל־דָּבֶּר וְעָרִוּם יָבִין לַאֲשֶׁרְוֹ:
- (טו) פתי יאמין לדבריהם וניסת אחריהם. דבר אחר:
  "בשחוק יכאב לב" (לעיל, יג) "שחוק לכסיל עשות
  זמה" (מש' י, כג), וסופו "יכאב לב" (לעיל, יג). "סוג לב"
  (לעיל, יד) רשע, כמו "כסף סיגים" (מש' כו, כג); 'סיג'
  הוא שם הפסולת, "סג" הוא הכסף המעורבב בפסולת.
  "ומעליו איש טוב" (לעיל, יד) וממעל לו לרשע, יהיה
  הצדיק. פתי יאמין לאנשי רכיל. וערום יבין לאשורו –

(יג) גם בשחוק – שהקדוש ברוך הוא משחק עמהם

בעולם הזה, יכאב לבם לעתיד לבא; וכן הוא אומר

- יד) מדרכיו ישבע סוג לב - עשו. ומעליו איש טוב (יד)

"ואתם תצעקו מכאב לב" (יש' סה, יד).

- לפסיעותיו; כלומר: יצפה מלריב, וימתין עד יודע לו אל נכון (ע"פ ש"א כו, ד).
- (טז) חכם ירא מן הפורענות, וסר מרע מן הרעה. וכסיל מתעבר – מתחזק לעבור בחזקה, ובוטח – ומחליק ונופל בארץ; כמו "בארץ שלום אתה בוטח" (יר' יב, ה), ותרגם יונתן: "את מתבטח ונפול" – מחליק. ויש מפרשים: בטחון ממש, בהיכלו; בוטח לומר: לא תבואני רעה.
- (מז) חָכָם יָרֵא וְסָר מֵרָע וֹכְסִׁיל מִתְעַבֵּר וּבוֹמֵחַ:

(יז) קצר אפים - הממהר לנקום כעסו. ואיש מזימות -

- (יז) קָצַרְ־אֲפַּיִם יַעֲשֶׂה אָוֶּלֶת וְאָישׁ מְזִמֹּוֹת יִשְּׂנֵא:
  - (יח) נָחֲלָוּ פְּתָאיֵם אָוֶּלֶת
- (יט) שַׁחַוּ רָעִים לִפְּנֵי טוֹבִים וֹּרְשָׁעִים עַל־שַׁעֲרֵי צַּדִּיק:

(יח-יט) יכתירו דעת - יעשוהו כתר לראשם; וסוף: שחו רעים לפני טובים - לעתיד. ֹוְעֲרוּמִּים יַכְתָּרוּ דְעַת:

מחשבות עצה רעה.

# פשוטו של בוקרא

אייה

פסוק י

אדם יודע מה מעציב אותו ומה משמח אותו בצורה הטובה ביותר, יותר מכל אדם אחר.

## פירוש רש"י

איייה

## פרק יד פסוקים כ-לה

- (כ) נַּם־לֲרֵעֵהוּ יִשְּׂנֵא רָשׁ אפילו לשושביניו ואוהביו; גם (כ) נַּם־לֱרֵעֵהוּ יִשְׂנֵא רָשׁ אפילו לשושביניו ואוהביו; גם לשון 'אפילו'. ישנא רש עם הארץ שאינו יודע רְאֵּהְבֵי עָשִׁיר רַבְּים: לנהוג כשורה.
  - (כא) בָּז־לְרֵעֵהוּ חוֹמֵא וּמְחוֹגֵן (עניים) [עֲנָוִים] אַשְׁרֶיו:
    - (כב) הַלּוֹא־יֻתְעוּ חַּרְשֵׁי רָע וְחֶסֶד וְאֱמָּׁת חַרְשֵׁי מְוֹב:
- (כג) בַּכָל־עֲצֶב יִהְיֶהְ מוֹתֶּרְ (כג) בכל עצב בכל יגיע מלאכה יהיה ריוח, אבל דברי הבל אך למחסור. הבל אך למחסור.
- (כד) עֲטֶרֶת חֲכָמִים עֲשִׁרֶם עשירים בתורה. ואולת כסילים אולת – קלקלתן של כסילים היא האולת, אַוֶּלֶת כְּסִילֵים אָוֶּלֶת: שנתעצל מן החכמה.
  - (כה) מַצְּיל וָפְשׁוֹת עֵד אֶמֶת וְיָפָת כְּזָבֵים מִרְמֶה:
- (כו) ביראת יי' מבטח עוז נאמר באברהם "כי עתה (כו) בְּיִרְאַת יֵיָ מִבְטַח־עַֹז (כו) ביראת יי' מבטח עוז נאמר באברהם "כי עתה 'דעתי כי ירא אלהים אתה" (בר' כב, יב), והבטיחו "כי ברך אברכך" וגו' (שם, יז). ולבניו יהיה הוא מחסה שיחסו ויתחבאו בצל זכותו.
  - (כז) יִרְאַת וֵי מְקּוֹר חַיִּיֻם לְסוּר מִמְּקִשֵׁי מֶוֵת:
- (כח) בְּרֶב־עֶם הַדְרַת־כֶּגֶלֶהְ (כח) ברב עם שהצבור זכאים הדרת הקדוש ברוך הוא הוא באפס לאום כשאינם דבקים בו. מחתת רְזְוֹן:
  רזון חסרון רזנותו הוא; כביכול נותן מכבודו לאלהי נכר ומשליט את האומות על בניו.
  - (כט) אֶרֶךְ אֲפַּיִם רַב־תְּבוּנָגָה (כט) מרים אולת מפרישה לחלקו. וּקצַר־רוּחַ מֵרִים אָנֶּלֶת:

(ל) חיי בשרים לב מרפא – לב בשר, שהוא רופא את הרעה ועובר על מדותיו, הוא חיי בריותיו של הקדוש ברוך הוא, שהן בשר ודם. ורקב עצמות קנאה – אדם בעל חמה, רקבון עצמות הוא לכל. (ל) חַיֵּי בֻשָּׂרִים לֵב מַרְפֵּא וּרְקַב עֲצָמָוֹת קִנְאָה:

(לא) עַשֵּׁק דֶּל חֵרֵף עֹשֵּׂהוּ וֹמְכַבְּדֹוֹ חֹנֵן אֶבְיִוֹן:

(לב) בְּרֶעֶתוֹ יִדְּחֶה רָשֶׁע (לב) וחסה במותו צדיק – כשימות, הוא בטוח שיבא לגן עדן. יְדְשֶׁע דִיק: לגן עדן.

(לג) בלב נבון תנוח חכמה – תשכון ותשקוט בנחת, לשון 'מנוחה ומרגוע'. ובקרב כסילים תודע – מעט הבלבן בקרב לְּסִילְים תִּנְּדֵעַ:

חכמה שבלבו מכריזה; איסתרא בלגינא קיש קיש קריא (ראה פה, ב).

(לד) צדקה תרומם גוי – ישראל. וחסד לאומים חטאת שהיו נוטלים מזה ונותנים לזה (ראה ב"ב י, ב).

(לד) צְּדָקָּה תְּרְוֹמֵם־גָּוֹי וָחֶסֶד לְאָמֵּים חַמָּאת:

(לה) רְצוֹן־מֶּלֶךְ לְעֶבֶר מַשְּׁבֵּיל וְעֶבְרָתוֹ תִּהְיֵה מֵבִישׁ:



## פשוטו של בוקרא

אייה

פירוש רש"י

איייה

## פרק טו פסוקים א-טו

- (א) מַעֲנֶה־רַדְ יָשֵׁיב חַמָּגָה וּדְבַר־שָׁצֶב יַעֲלֶה־אָף:
- (ב) לְשַּׂוֹן חֲכָמִים תִּימֵיב דָּעַת וּפִּי רְסִילִים יַבִּיעַ אָוֶּלֶת:
  - (ג) בְּכָל־מָקוֹם עֵינֵי וְיָ, צֹפֹּות רָעִים וְטוֹבִים:
  - (ר) מַרְבָּא לְשׁוֹן עֵץ חַיִּיִם וִסֵלֵף בָּה שֵׁבֵר בִּרְוּחַ:
- (ד) וסלף בה שבר ברוח כשיסלף בלשון, סופה להביא עליו שבר הבא ברוח קדים, המוכנה להפרע מן הרשעים, כמו שאמר "ברוח קדים עזה" (שמ' יד, כא); "ברוח (בנוסחנו: כרוח) קדים אפיצם" (יר' יח, יז); "ברוח קדים תשבר אניות תרשיש" (תה' מח, ח).
- (ה) אָוֹיל וֻנְאַץ מוּסַר אָבִיוּ וְשֹׁמֵר תּוֹכַחַת יַעְרָם:
- (ו) בית צדיק חוסן רב בית המקדש שבנה דוד הצדיק חוסן רב ומגדל עוז לישראל. ובתבואת רשע נעכרת ובהבאת הצלם שהביא מנשה (ראה דה"ב לג, ז), בה נעכרה (ראה דב"ר ב, כ). (ז) שפתי חכמים יזרו דעת יכתירו דעת; כמו "זר זהב" (שמ' כה, יא). לא כן אינו אמת.
- ּוּבִתְבוּאַת רָשָׁע נֶעְבֶּרֶת: (ו) בַּית צַּדִּיק חָסֶן רָב
- (ז) שִּׂפְתֵּי חֲכָמִים יְזֶרוּ דָעַת וְלֵב כְּסִילִים לֹא־כֵּן:
- (ח) זֶבַח רְשִׁעִים תּוֹעֲבָת יְיָ, ותפּלת ישרים בלק ובלעם. ותפּלת ישרים הוֹשְׁרָים תּוֹעֲבָת יְיָ, זה משה (ראה שו״ט צ, א). וּרְפִּלַּת יְשָׁרִים רְצוֹנְוֹ:
  - (ט) תּוֹעֲבָת יֵי, דֶּרֶךְ רְשָׁע וּמְרַהֵּף צְּדָקָה יָאֶהֶב:
  - (י) מּוּסָר רָע לְעֹזֵב אֶׁרַח שוֹנֵא תוֹכַחַת יִמְוּת:
- (י) מוסר רע לעוזב אורח יסורים קשים מוכנים לעובר אורח של הקדוש ברוך הוא. (יא) שאול ואבדון נגד יי' – גלוי לפניו כל אשר בתוכה. אף כי – 'קל וחומר' הוא.

פירוש רש"י על משלי | 32 אייר תשפג

- (יא) שְׁאַוֹל וַאֲבַדּוֹן נֶנֶד יְיָ אַף כִּי־לִבְּוֹת בְּנֵי־אָדֵם:
- (יב) לָא יֶאֶהַב־לֵץ הוֹכֵחַ לְוֹ אֶל־חֲׁכָמִים לָא וֵלֶך:
  - (יג) לֵב שֵּׁמֵחַ יֵימֵב פָּגִים וּבְעַצְּבַת־לֵב רַוּחַ נְבֵאָה:
- (יג) לב שמח ייטיב פנים אם תשמח לבו של הקדוש ברוך הוא בלכתך בדרכיו, ייטיב לך פניו, לעשות כל רצונך; ואם תעצבהו, יראה לך רוח נכאה, כמה דאת אמר "ויתעצב אל לבו... ויאמר יי' אמחה את האדם" וגו' (בר' ו, ו ז). רוח נכאה 'טלנט' (בלעז), רוח של זעף.
- (יד) לֵב נָבוֹן יְבַקֶּשׁ־דָּעַת (ופני) [וּפִי] לְסִילִים יִרְעֶה אָוֶּלֶת:
  - (טו) כָּל-יְמֵי עָנֵי רָעִים וְטִּוֹב-לֵב מִשְׁתֶּה תָמִיר:
- (טו) כל ימי עני רעים ואפילו שבתות וימים טובים; דאמר שמואל (ראה סנה' ק, ב): שנוי וסת תחלת חולי מעים. וטוב לב – מי שלבו טוב בעשרו. משתה תמיד – כל שנותיו דומות לו ימי משתה; ללמדך, שיהא אדם שמח בחלקו. ורבותינו דרשו מה שדרשו ב'חלק' (סנה' ק, ב).



# פשוטו של מקרא

רוב הפסוקים הם על דרך הניגוד וכל פסוק עומד בפני עצמו. פסוקים רבים בקטע מובנים מתוך עצמם ואין צורך לבאר אותם במילים נוספות.

#### פסוק א

מענה רך ישיב חמה - לשון רכה מרגיעה ומסלקת את הכעס. לעומת זאת - לשון מרגיזה ומכעיסה מגבירה את הכעס.

#### פסוק ג

הי רואה הכל. גם את הדברים הטובים וגם את הדברים הרעים.

#### פסוק ד

דיבור של חיים הוא מהווה מרפא לאדם. ואילו, דיבור עקום ושקרי יוצר שבר של הרוח.

#### פסוק ה

האויל לא מעוניין לשמוע מוסר.

פירוש רש"י על משלי | 32 מפגש 32 | כ' אייר תשפג

אדם שמקבל ומקשיב לתוכחה מקבל ערמה. ושוב: ערום בספר משלי משמעותו חכם במובן החיובי.

#### פסוק ו

הון שנצבר בדרכי יושר יש בו ברכה וחוסן לטווח ארוך.

#### פסוק ח

התפילות בניגוד לקרבנות. זבח הרשע היא תועבה. ואילו תפילת הישרים.

#### פסוק יא

הי רואה ומשגיח גם על השאול והאבדון שהם מגיעים לאחר המוות.

במקביל לזה - ליבות בני אדם - שגם את זה ה׳ רואה (מה ששאר האנשים לא רואים).

ניתן גם לומר: הקב״ה רואה את האדם בעת מצוקה ומלווה אותו.

#### פסוק יב

הלץ לא אוהב תוכחה

#### פסוק יג

מזכיר מאוד פסוק אחר מפורסם יותר, גם הוא במשלי: "כמים הפנים לפנים כן לב האדם לאדם" (משלי כז יט).

#### פסוק טו

ימי העני רעים.

בניגוד לייענייי מוזכר בפסוק ייטוב לביי.

נראה שהחלק השני בא לשבח את הייטוב לביי.

משתה - האם משתה זה דבר חיובי או שלילי? לכאורה מההקשר של הפסוק זה נראה דבר חיובי. חיפוש בתנ״ך מראה שמשתה היא מילה כללית לשמחה, שיכולה להיות פעמים חיובית ופעמים שלילית.

### פירוש רש"י

## תהלים קכב – לכבודה של ירושלים

- (א) שֵׁיר הַמַּשְלוֹת לְּדָׁוִד שֶׂמַחְתִּי בְּאֹמְרֵים לֵי בֵּית יְיָ נֵלֵך:
- (א) שמחתי באומרים לי וגו' שמעתי בני אדם אומרים: מתי ימות זקן זה וימלוך שלמה בנו ויבנה בית המקדש? ואני שמח (ראה מכות י, א).

(ב) עַּמְדוֹת הָיֵנּ רַגְּלֵיננּ בִּשְׁעָרַיִדְ יְרוּשֶׁלָם:

(ב) עומדות היו רגלינו במלחמה בכל מקום בשביל שעריך ירושלם, שעוסקין בהן בתורה (ראה מכות י, א).

- (ג) יְרוּשָׁלַ,ם הַבְּנוּיָה בְּעִיר שֶׁחֻבְּרָה־לֶּה יַחְדֵּו:
- (ג) ירושלם הבנויה כשיבנה שלמה בני את בית המקדש לתוכה, תהא בנויה בשכינה ומקדש וארון ומובח. כעיר שחוברה לה – כשילה; שדימה הכתוב זו לזו, שנאמר "אל המנוחה ואל הנחלה" (דב' יב, ט): 'מנוחה' זו שילה, 'נחלה' זו ירושלם (ראה ספ"ד סו). ורבותינו אמרו (ראה תענית ה, א): יש ירושלם בנויה בשמים, ועתידה ירושלם שלמטה להיות כמותה.
- (ד) שֶׁשֶּׁם עָלֶוּ שְׁבָאִים שִׁבְמֵי־יָהּ עֵדְוּת לְיִשְׂרָאֵל לְהֹדֹוֹת לְשֵׁם יָיָ:
- (ד) ששם עלו שבטים אשר שם, בשילה, עלו שבטים כשעלו ממצרים, ונקבע המשכן בתוכה. שבטי יה שהוא עדות לישראל; לפי שהאומות מליזים אחריהם כשיצאו ממצרים ואומרים עליהם שהם ממזרים: אם בגופם היו שולטין המצרים, בנשותיהם לא כל שכן! אמר הקדוש ברוך הוא: אני מעיד עליהם שהם בני אבותיהם; הטיל שמו עליהם: "הראובני", "השמעוני" (במ' כו, ז, יד) הוסיף עליהם אותיות השם אחת מכאן ואחת מכאן; נמצא השם הזה, 'יה', עדות לישראל (ראה שה"ר ד, כד).
- (ה) כֵּי שָּׁמָּחוּ יָשְׁבָּוּ כִסְאַוֹת לְמִשְׁפָּט כִּסְאוֹת לְבֵית דָּוְיד:
- (ה) כי שמה ישבו וגו' כי גם בירושלם תשרה השכינה, וישבו שם כסאות לשפוט בהם את האומות (ראה תנח' קדושים א), וכסאות מלוכה לבית דוד.
- (ו) שֲאָלוּ שְׁלְוֹם יְרוּשֶׁלָחְ יִשְׁלִיוּ אֹהֲבֶיִר:
- (ו-ז) שאלו שלום ירושלם ואָמרו לה: ישליו אהביד! ויהי שלום בחילד!

(ז) יְהִי־שָׁלְוֹם בְּחֵילֵךְ שַׁלְוָה בְּאַרְמְנוֹתָיִךְ:

(ח) למען ישראל אחי ורעי, אדברה נא אני, דוד המלך, שלום בך.

- (ח) לְמַעַן אַתַי וְרֵעֶי אַרַבְּרָה־נָּא שָׁלַוֹם בְּךִּ:
- (ט) לְמַעַן בֵּית־יְיָ, אֱלֹהֻינוּ אָבַקְשָׁה טִוֹב לֶךְ:



לכבוד יום ירושלים אנו לומדים את מזמור קכב בתהלים.

זהו אחד מ-15 היימעלותיי שאלו מזמורים שפותחים במילים שיר המעלות.

נראה כי דוד לא חיבר את המזמור, שהרי בית המקדש עדיין לא נבנה בימים אלו. מאידך, ייתכן אמנם לומר שהקטע נכתב בנבואה על מה שיקרה בעתיד. אולם פסוק כמו ייעומדות היו רגלנו בשעריך ירושליםיי נראה כמו משהו מאוד נוכח ולא כמו נבואה לעתיד.

#### פסוק א

המשורר שמח על עצם הכוונה לעלות את בית המקדש.

#### פסוק ב

פסוק כבר מדבר על העלייה לירושלים בתור מצב שהיה בזמן עבר.

#### פסוק ג

מהי ייעיר שחוברה לה יחדיויי! חזייל דורשים שעושה את כל ישראל חברים. יש פירוש שירושלים היא שילוב של שני ערים - עיר דוד וציון.

כמו כן יש לפסוק הזה משמעות סמלית בדורינו כי עד לשחרור ירושלים העיר הייתה חצויה.

ירושלים היא עיר "אקס טריטוריאלית" - היא על הגבול בין שבט יהודה ובנימין ומלכתחילה היא כלל לא נכבשה אלא הייתה עיר יבוסית.

#### פסוק ד

ייעדות לישראליי - ניתן לפרש מלשון ייעדותידיי=מצוותיד.

#### פסוק ה

ירושלים מתוארת כעיר של משפט וכעיר של מלוכה. ה״כסא״ הוא המוקד שממנו יוצא המשפט וממנו יוצאת המלוכה. אחד מתפקידיו המרכזיים של המלך הוא לשפוט.

#### פסוק ו

נראה שפסוק ו, המשורר נמצא כבר בדרכו חזרה מהעלייה לרגל לירושלים ותושבי ירושלים אומרים לו "שאלו שלום ירושלים"

#### פסוק ז

והמשורר עונה לתושבהי ירושלים: יייהי שלום בחילך שלוה בארמנותיךיי.

מעניין לשים לב למעברים בין לשום יחיד (למשל בפסוק א) לבין לשון רבים (לדוגמה פסוק ב).

סבתא פעם אמרה כי זהו התיאור האוטנטי של העולה לרגל - שהוא מתחיל את דרכו בתור יחיד, ובדרך הוא פוגש אנשים נוספים, ואז בדרכו חזרה הביתה הוא שוב חוזר בתור יחיד (פסוק ח).

### פירוש רש"י

כפי שנראה, רשייי מבאר שדוד המלך הוא זה שאמר את המזמור ומקפיד להדגיש זאת כמעט בכל אחד מהפסוקים.

#### פסוק א

רשייי מסביר שאלו דבריו של דוד המלך. והוא שמח שאנשים מתפללים למותו כי חיכו לבית המקדש.

זה מזכיר את הפסוק שנאמר למשה יינקום נקמת בני ישראל מאת המדיינים אחר תאסף אל עמיךיי - כלומר משה מבין שזה הדבר האחרון שיעשה בחייו.

#### פסוק ב

שער - מקום שעוסקים בתורה.

לפי רשייי הפסוק לא מתאר עלייה לרגל (הרי דוד כתב את המזמור) אלא מלחמה בשביל שעריה של ירושלים. אכן, מכאן לקוח השיר ייעומדות רגלינו בשערייך ירושלים ותותחינו מרעימים לך שיר מזמוריי - השיר הזה מסתדר מאוד על פי פירושו של רשייי.

#### פסוק ג

לפי רשייי דוד מנבא על בית המקדש אשר ייבנה על ידי שלמה בנו.

רשיי מציע עוד שני פירושים של ייחיבוריי - (1) חיבור בין משכן שילה ובין בית המקדש בירושלים. (2) חיבור בין ירושלים של מעלה.

#### פסוק ד

ישםיי - שילה. מתאים לפי שיטתו של רשייי שדוד כתב את המזמור לימיו.

#### סוק ה

רשייי מפרש את המילה ישבו כחזון לעתיד לבוא מנקודת המבט של דוד המלך.

## פרק טו פסוקים טז-לג

- (טז) טוֹב־מֲעַט בְּיִרְאַת יְיָ, מֵאוֹצֶר דָׁב וּמְהָוּמָה בְוֹ:
- (טז) טוב מעט ביראת יי' מאוצר רב ומהומה בו קול בני אדם צועקים, שנעשה האוצר מגזל וחמס; כמו "וראו מהומות רבות בתוכה ועשוקים בקרבה" (עמ' ג, ט).
- (יז) מָוֹב אֲרָחַת יֻרָק וְאַהֲבָה־שָׁם מִשְּוֹר אָבׁוּס וְשִׂנְאָה־בְוֹ:
- (יז) משור אבוס שאובסין לו המאכל בפיו על כרחו כדי לפטמו; וכן "ברבורים אבוסים" (מ"א ה, ג). ויש למושלו כנגד קומץ מעט של עני, שחביב משור חטאת של רשע. דבר אחר: טוב ארוחת ירק לתת לעני, ואהבה שם להראות לו פנים יפות, משור אבוס להאכילו בשר שמן, ויראנו פנים זועפות.
- (יח) אַישׁ חֲמָה יְנֶרֶה מָּדִוֹן וְאֶרֶךְ אַפַּׂיִם יַשְׁמִּים רִיב:
- (ח) איש חמה יגרה מדון אדם שאין מעצור לרוחו להאריך חמתו, יגרה מדון. וארך אפים – שאינו ממהר להנקם ולריב. ישקיט ריב – שהוא כלה ושקט מאליו.
- (יט) דֶּרֶךְ עֲצֵל כִּמְשֶׂכַת חָדֶק וְאָרַח וְשָׁרֵים סְלֶלֵה:
- (יט) דרך עצל כמשוכת חדק דומה בעיניו כאלו הדרכים גדורים לפניו בגדר חדקים. משוכת גדר, כמו "הסר משוכתו" (יש' ה, ה), חדק קוצים. ואורח ישרים סלולה כבושה ומופנה. ומדרש אגדה (ראה תנח' כי תשא א): דרכו של עשו כקוץ זה הנסבך בגיזת צמר, אם תטלהו מכאן, הוא מתערה בכאן; כך אין אדם יכול לצאת ידי עלילותיו בלא ממון.

- (כ) בָּן חֲכָם יְשַׂמַּח־אָב וּכְסָיל אָדָם בּוֹזֶה אִמִּוֹ:
- (כ) בן חכם ישמח אב וכסיל אדם בוזה אמו גורם לאמו שמבזים אותה.
- (כא) אָנֶּלֶת שִּׂמְחָה לַחֲסַר־לֵב וְאֵישׁ תְּבוּנָה וְיַשֶּר־לֶכֶת:
- (כא) אולת שמחה היא לחסר לב.
- (כב) הָפֵּר הֲקְנִים הָקְנִים: וּבְרָב וֹעֲצֵים הָקְנִים:
- (כב) הפר מחשבות באין סוד בלא עצה לא תקום מחשבה.
- (כג) שִּׁמְחָה לֻאִּישׁ בְּמַעֲנֵה־פֵּיו וְדָבֶר בְּעִתִּוֹ מַה־טִּוֹב:
- (כג) שמחה לאיש במענה פיו כמשמעו: על ידי מענה רך ודבור נחת, הבריות אוהבים אותו. ורבותינו דרשוהו על בעלי גירסא (ראה סנה' קא, א): אם מוצאים בפיהם מענה, אז תתקיים בם וישמחו. ודבר בעתו מה טוב – (ראה שם): שואלים בהלכות הפסח ובהלכות החג בזמנו.

- (כד) אֲרַח חַיִּים לְמַעְלָה לְמַשְּׂבֵּיל לְמַעַן טוּר מִשְּאוֹל מֶטָה:
  - (כה) בֵּית גָאִים יִפַּחוּ יְיָ, יְיַצֵּב גְּבִוּל אַלְמָנֶה:
  - (כו) תּוֹעֲבָת יֵיָ מַחְשְׁבָּוֹת רֶע וֹטָהֹרִים אָמָרֵי־נְעַם:
    - (כז) עֹבֶר בֵּיתוֹ בּוֹצֵעַ בָּצַע וְשׁוֹנֵא מַתְּנָת יִחְיֶה:
  - (כח) לֵב צַּדִּיק נֶהְנֶּה לַעֲנָוֹת וּפֵּי דְשָׁעִים יַבִּיעַ רְעְוֹת:
    - (כמ) רְחַוֹּק יֵיָ מֵרְשָׁאֶים וּתְפָּלֵּת צַּדִּיקִים יִשְׁמֶע:
  - (ל) מְאוֹר־עֵינִים יְשַׂמַח־לֵב שְׁמוּעָה שׁוֹבָה תְּדַשֶּׁן־עֶצֶם:
  - (לא) אֿגן שַׁמַעַת תּוֹכַחַת חַיִּיִם בְּקָרֶב חֲכָמֵים תָּלִין:
  - (לב) פּוֹרֵעַ מִוּסָר מוֹאֵס נַפְּשֵׁוֹ וְשׁוֹמֵעַ תִוֹלַחַת קּוֹנֶה לֵב:
    - (לג) יִרְאַת יֵי מוּסֵר חָכְמֶה וְלִפְנֵי כָבָוֹד עֲנֵוָה:

(כד) אורח חיים למעלה למשכיל – כמו "שרפים עומדים ממעל לו" (יש' ו, א); כלומר: לפני החכם קשוטה ומוכנת אורח חיים.

- (כז) עוכר ביתו שהוא בוצע בצע. ושונא מתנות יחיה – מאחר שהוא שונא מתנות, כל שכן ששונא את הגזל.
- (כח) לב צדיק יהגה לענות יחשוב ויבין מה יענה, קודם שישיב דבר.
- (ל) מאור עינים בתורה. ישמח לב (ראה ממ"ש טו, ל)– ששואלין ממנו דבר ויודע מה להשיב. ולפי פשוטו כמשמעו: דבר שהוא תאוה למראות עינים, משמח הלב ומצחצח תוגת הלב, כגון גן ירק ונהרות המושכים.

(לג) ולפני כבוד ענוה – הענוה גורמת שהכבוד בא.



פשוטו של בוקרא

אייה

## פירוש רש"י

איייה

## פרק טז פסוקים א-טו

- (א) לאדם מערכי לב הוא סודר עצתו ודבריו בלבו. ומיי' מענה לשון – כשבא להשיב, הקדוש ברוך הוא משכילו [גרסה אחרת: מכשילו] בדבריו, או אם זכה מזמן לו מענה טוב.
- (ב) כֶּל־דַּרְכֵי־אֻישׁ זַדְ בְּעֵינְיֶן (ב) ותוכן רוחות יי׳ ומונה הלבבות, מי הטוב ומי הרע. וְתֹבֵן רוּחָוֹת יְיֵ:
- (ג) גול אל יי' מעשיך גלגל והשלך עליו צרכיך ויכונו מחשבותיך. דבר אחר: גול אל יי' מעשיך – התפלל וְיַבֹּנוּ מַחְשְׁבֹתֶיך: לפניו על כל צרכיך. ויכונו – יתבססו ויתקיימו.
- (ד) כל פעל יי׳ למענהו הכל עשה בשביל קילוסו; כמו
  "ענו ליי׳ בתודה" (תה' קמז, ז). דבר אחר: להעיד עליו,

  נלומר: פעלו מעיד עליו על גבורותיו. שניהם בהגדת
  "תילים' (שו"ט יט, א; קמח, ה) וגם רשע עשה להניחו
  ליום רעה. וכל זה לקילוסו.
  - (ה) תּוֹשֲבַת יֵיָ כָּל־נְּבַה־לֵב (ה) יד ליד לא ינקה מיד ליד בא לו גמול גובה לבו. יֶר לְיָׁר לָא יִנָּקָה:
  - (ו) וביראת יי' סור מרע על ידי יראת יי' סור מרע. וּבִירְאַת יִיָּ סִוּר מֵבֶע:
- (ז) ברצות יי' דרכי איש גם אויביו ישלים אתו יֵרְצה (ז) בּרְצוֹת יֵיָ דַּרְכֵי־אָיִשׁ נַם־אוֹיְבָיו יַשְׁלֶם אָתְּוֹ: לו, שיהיו שלימים עמו.
  - (ח) מוב־מֻעַם בִּצְדָקָהמֵלְב אְבוּאוֹת בְּלָא מִשְׁפֶּם:
- (ט) לב אדם יחשב דרכו ללכת דרך ישר. ויי' יכין (ט) לב אדם יחשב דרכו ללכת דרך ישר. ויי' יכין צערו בירו בירו שענינו (שבת קד, א): הבא לטהר מסייעין לו:
  לו.
  - (י) בֶּסֶםוּ עֲל־שִּׁפְתִי־מֶּלֶדְ (י) קסם על שפתי מלך על שפתי חכם היושב בדין. בְּמִשְׁבָּׁט לָא יִמְעַל־פִּיו:

- (יא) פֶּלֶסוּ וּמֹאֹזְנֵי מֻשְׁפָּט לֵייָ, מַעֲשַּׁהוּ כָּל־אַבְנֵי־כִּיס:
- - (יב) תּוֹעֲבַת מֱלָכִים עֲשָׂוֹת רֻשַׁע בָּי בִצְדָלָה יִכְּוֹן כִּמָא:
  - - (יג) רְצָוֹן מֶלְכִים שִּׂפְתֵי־צֶּדֶק וַלבֶר וְשָׁרֵים נֶאֶהֶב:
    - (יד) חֲמַת־מֶלֶך מַלְאֲבֵי־מָוֶת וָאָישׁ חָכָם יְכַפְּּכֶנָה:
      - (טו) בָּאוֹר־פְּנִי־מֶּלֶךְ חַיִּיִם וּרְצוֹנוֹ כְעָב מַלְקוֹשׁ:

- (יא) פלס ומאזני משפט וגו' לשלם לאדם כפעלו. משפט – 'יושטיצה' בלעז, פרעון עונות האדם בפלס ומאזנים. מעשהו כל אבני כיס - כאשר יש באבני כיס משקלות גדולות וקטנות, הכל לפי פעלו של אדם (ראה ממ"ש טז, יא).
- (יב) תועבת מלכים עשות רשע דבר תעוב הוא לדיינין ואין הגון להם לעשות רשע.
- (יד) חמת מלך הוא כמלאכי מות כשלוחי מיתה. ואיש חכם יכפרנה - יפייסנה.
- (טו) באור פני מלך חיים מי שהקדוש ברוך הוא מסביר לו פנים, חיים הוא לו, לכך צריך אדם ליישר דרכו לפניו. ורצונו כעב מלקוש – מי שהוא מרוצה לו, רצונו טוב לו כעב המביא את המטר.



# פשוטו של בוקרא

#### פסוק ב

ייתוכןיי (במלרע) משמעותו למדוד. כלומר הי הוא זה שמודד את האדם בצורה אמיתית.

#### פסוק ג

ייגוליי - מלשון לגלגל, להפנות.

תעשה את כל המעשים שלך כלפי הקב״ה, ואז:

יייכונו מחשבותיךיי - התוכניות של האדם יצאו לפועל.

#### פסוק ד

הקבייה הוא זה שמתכנן את מהלך העולם. לפעמים נראה כי הרשע מצליח, אבל זה רק באופן זמני ובסופו של דבר יגיע לרשע יייום רעהיי.

#### פסוק ה

ייתועבת הי כל גבה לביי - הקבייה שונא את מידת הגאווה.

יייד ליד לא ינקהיי - קצת קשה להסביר את הפסוק הזה. דעת מקרא מסביר כי יייד לידיי כוונתו לאדם הנשבע לשקר (ייהרימותי ידייי זהו גם לשון שבועה). ניתן לומר כי זהו כינוי לאדם גאוותן. בכל אופן, כמובן שמודבר כאן דבר שלילי שהאדם עתיד לתת עליו את הדין.

#### פסוק ו

ייחסד ואמתיי מכפרים על העוון.

#### אבל,

ייביראת הי סור מרעיי - כלומר אדם שיש בו יראה הוא מלכתחילה לא נכשל בעוון.

#### פסוק ז

. כאשר הי רוצה את מעשיו של האדם - אפילו האוייבים שלו ישלימו איתו

רמביין כו יא - ייברצות השם דרכי איש - אין לו עסק ברופאיםיי.

#### פסוק ח

עדיף ממון מועט שהושג ביושר מאשר ממון רב שהושג בעוול (ייבלא משפטיי).

המילה ייצדקהיי שינתה ממשמעותה מתקופת המקרא לתקופת חזייל.

#### פסוק ט

זהו סוג של שילוב וחזרה על תחילת פסוק א וסוף פסוק ב.

#### פסוק י

ייקסםיי במקרא היא בדרך כלל מילה שלילית, המתארת מעשים של כישוף וניחוש. אם כי יש יוצאי דופן. ואכן נראה שאחד מיוצאי הדופן זה הדוגמה כאן.

כאן המילה "קסם" נשמעת במשמעות חיובית.

דעת מקרא מסביר: אם יש כח של קסם על שפתי מלך, אז במשפט שהוא דן הוא לא ייכשל.

ייתכן שהמילה ייקסםיי מבטאת כח שקשור ליכולת הנהגה.

#### פסוק יא

ייאבני כיסיי - מזכיר כמובן את הפסוק יילא יהיה לך בכיסך אבן ואבןיי. חייבים לפרש שמדובר כאן בשמעות חיובית, שהרי מדובר כאן על מידותיו של הקבייה. ונראה שצריך לפרש ייאבני כיסיי במשמעות של אבניים מדוייקות ואמיתיות שאין בהן זיוף.

#### פסוק יב

ייתועבת מלכים עשות רשעיי - המלך הראוי שונא את הרשע, שהרי ייכי בצדקה יכון כסאיי - משפט צדק הוא התשתית לקיום הממלכה.

יש לשים לב כי פסוקים רבים מדברים על כך שה"מלך" שונא את העוול ואוהב את היושר - פסוקים י, יב ,יד, יד, טו.

## פירוש רש"י

## פרק טז פסוקים טז-לג

- (טז) קְנֹה־חָכְמָָה מַה־מָוֹב מֵחָרָוּץ וּקְנָוֹת בִּינָה נִבְחֶר מִכֶּסֶף:
  - (יז) מְסִלַּת וֲשָׁרִים סַוּר מֵרָע שֹׁמֶר נַפְשׁוֹ נֹצֵר דַּרְכְּוֹ:
    - (יח) לפְנֵי־שֶׁבֶר נְּאָוֹן וְלִפְגֵי כִשְּׁלוֹן נַּבַה רְוּחַ:
  - (יט) טָוֹב שְׁפַּל־רָוּחַ אַת־(עניים) [עַנָוְים]
  - מַחַלֵּק שָׁלָל אֶת־נֵאִים:
- (כ) מַשְׂבָּיל עַל־דֶבָר יִמְצָא־עֻוֹב וּבומָחַ בַּייָ אַשְרָיו:
  - (כא) לַחֲכַם־לֵב יִקְּרָא נָבְוֹן וּמֶתֶק שְׁפָּתַׁיִם יֹסִיף לֶּקַח:
  - (כב) מְקוֹרְ חַיִּים שֵּׁכֶל בְּעָלָיִו ומוסַר אֱוֹלֵים אַוֶּלֶת:
    - (כגִ) לֵב חֲכָם יַשְּׁבְּיל פִּיהוּ וְעַל־שְּׁפָּתָׁיו יֹסֵיף לֶקַח:
    - (כד) צוּף־דְבַשׁ אָמְרֵי־נְּעַם מָתְוֹק לַנֶּפֶשׁ וּמַרְפָּא לָעֶצֶם:
  - (כה) וַשׁ דֶּרֶךְ וָשֶׁר לִּפְנֵי־אָישׁ וְאַחֲרִיתָה דַּרְכֵי־מֶּוֶת:

- (יט) טוב שפל רוח טוב להתחבר את ענוים ולהיות אתם שפל רוח, מהיות מחלק שלל את גאים.
- (כ) משכיל על דבר ימצא טוב הנותן לב להתבונן על – דבריו לפלס את דרכיו ימצא טוב. ובוטח ביי' אשריו כשהוא מפלס דרכיו ורואה בה מצוה שיש בה סכנה או חסרון כיס, ובוטח בהקדוש ברוך הוא ועושה הטוב. אשריו – הן אשוריו שלו.
- (כא) לחכם לב יקרא נבון שלמד חכמה מרבו. יקרא נבון – סופו שיהיה נבון בדבריו, מפולפל בחכמתו, ויקראו אותו נבון. ומתק שפתים יוסיף לקח – כשאדם מטעים דבריו לתלמיד וממתיק דבריו בטעמים יוסיף לקח.
- (כב) מקור חיים שכל לבעליו וכן פתרון המקרא: שכל הבעלים מקור חיים הוא לו. ומוסר אוילים אולת – יסורי אוילים - על ידי אולת באים להם. וכן משמעו: האולת - יסורין הוא לאוילים.
- (כג) לב חכם ישכיל פיהו לבו מלמד את פיו לדבר צחות. ועל שפתיו - יוסיף לבו לקח.
- (כד) צוף דבש מתוק דבש, 'ברישקה' בלעז. אמרי נועם - דברי תורה.
  - (כה) יש דרך שהוא ישר לפני איש.

- (כו) נֶפֶשׁ עְמֵל עְמְלָה לְוֹ כֵּי־אָכַף עַלֵּיו פֵּיחוּ:
- (כז) אַישׁ בֻּלִיַעַל כֹּרֶה רָעָה וְעַל־(שפתיו) [שְׁפָּתוֹ] כְּאֵשׁ צְרֶבֶת:
  - (כח) אַישׁ תַּהְפֶּכוֹת יְשַׁלַּח מָדִוּן וְנִרְנָּן מַפְּרִיד אַלּוּף:
    - (כט) אַישׁ חֲמָס יְפַתָּה רֵצְהוּ יְהוֹלִיכֹו בְּדֶרֶךְ לֹא־מִוֹב:
  - (ל) עֹצֶה צֵינָיו לַחְשָׁב תַּהְפֶּכֵוֹת לִרֵץ שָׁפָּתִּיו כִּלֶּה רָצֵה:
    - (לא) עֲטֶרֶת תִּפְאֶרֶת שֵׁיבְה בִּדֵרֶךְ צִׁדָלָה תִּמָּצֵא:
    - (לב) מָוֹב אֶנֶרְדְ אֲפֵּיִם מִנְּבְּוֹר וּמֹשֵׁל בְּרוּחוֹ מִלֹכֵר עִיר:
    - (לג) בַּחֵיק יוּמַל אֶת־הַגּוֹרֶל וֹמֵייָ כַּל־מִשִּׁפַּמִוֹ:

- (כו) עמלה לו לצרכו הוא עמל. כי אכף עליו פיהו כשפיהו כופהו ותובע לו מאכל, אז עמלו עומדת לו, שאכל מה שעמל כבר.
- (כז) כורה רעה בלבו חורש הרע. ועל שפתיו כאש צרבת – הרעה כאש שורפת על שפתיו עד שמוציאה בפיו וגומר. כאש צרבת – שורפת, כמו "ונצרבו בה כל פנים" (יח' כא, ג).
- (כח) ונרגן מפריד אלוף ועל ידי ריגונו ותרעומתו מפריד ממנו אלופו של עולם (ראה ב"ר כ, ב).
- (ל) עוצה עיניו לשון קריצה, וכן "איעצה עליך עיני" (תה' לב, ח). כלה רעה כמו "כי כלתה אליו הרעה" וגו' (אס' ז, ז); וגורם לבא רעה לעולם.
- (לא) בדרך צדקה תמצא על ידי הצדקה מאריכין ימיהם (ראה ממ"ש טז, לא).
- (לב) ומושל ברוחו כובש את יצרו (ראה משנה אבות ד, א).
- (לג) בחיק יוטל את הגורל בינו לבין עצמו אדם מטיל גורל. ומיי' כל משפטו – לברור לכל אחד ואחד חלקו.



# פשוטו של מקרא

פסוק יח ייגאוןיי-גאווה

פסוק כא

יימתק שפתייםיי - בעברית של היום משמעות הביטוי היא שלילית: אדם המדבר שלא ביושר. אולם כאן יימתק שפתייםיי הוא ביטוי לאדם חכם בעל שפה נעימה.

פסוק כב

ייאוולתיי - מילה שמופיעה במקרא בעיקר בספר משלי. המשמעות שלה היא כנראה מאוד דומה למשמעות שלה כיום: כסילות, טפשות (ואולי גם חוסר תשומת לב).

#### פסוק כה

פסוק זה זהה בדיוק לפרק יד פסוק יב

#### פסוק כו

כי אכף עליו פיהו - אדם מחוייב לעבוד. אמנם אדם עמל רואה ברכה בעמלו בכך שהוא משיג את מזונו ביושר, ואולי גם בסיפוק שהוא מקבל מכך.

#### פסוק כח

"נרגן" - אדם כעוס, מתלונן. סכסכן.

"אלוף" - ידיד. אדם אהוב, ואולי גם חשוב.

#### פסוק ל

נראה שהפסוק זה הוא המשכו של הפסוק הקודם.

יעוצהיי - עוצם.

ייקורץיי - סוגר. יימכווץ שפתיו בשפת רמזיםיי (דעת מקרא). ביטוי לרמאות.

#### פסוק לא

ישיבהיי - אורך חמים, שעל פי רוב מתלווה אליו חכמת חיים.

#### פסוק לג

ייגורליי - במקרא משמעותו הגורל היא דרך לשאול בעצתו של הי. פסוק זה מלמד שהגודל הוא בעצם משפטו של הקבייה. כלומר, הקבייה מסובב את המציאות ומשגיח עליה.

## פירוש רש"י

פרק טז פסוקים טז-לג (רש"י) א

8



# פשוטו של מקרא

במפגש זה עברנו רק על דברי רשייי שאותם לא הספקנו ללמוד במפגש הקודם.

## פירוש רש"י

### פרק יז פסוקים א-טו

- (א) טְּוֹב פַּת חֲרֵבָה וְשֵׁלְנָה־בָה מִבַּיִת מָלֵא זִבְחֵי־רִיב:
- (א) טוב פת חריבה ושלוה בה טוב היה להקדוש ברוך הוא להחריב ביתו ועירו והיה בשלוה מעבירותיהן של ישראל. מבית מלא זבחי ריב – שהיו מקריבין זבחי ריב בביתו.
- (ב) עֶבֶד־מַשְּׂבִּיל ֻיִמְשׁׁל בְּבֵן מֵבִישׁ וּבְתְּוֹךְ אֲחִׁים יַחֲלֹק נַחֲלֵה:
- (ב) עבד משכיל וגו' על שהשכיל נבוכד נצר לפסוע שלש פסיעות לכבודו של הקדוש ברוך הוא, עלה לגדולה ומשל בישראל, שהובישו מעשיהם וחלק נחלתם לעיניהם. דבר אחר: גר צדיק טוב מאזרח רשע, ולעתיד לבוא יחלק שלל ונחלה בתוך בני ישראל, שנאמר "והיה השבט אשר גר הגר" וגו' (ראה יח' מז, כג).
- (ג) מַצְרֵף לַכֶּטֶף וְכַוּר לַזְּהָב וּבֹחֵן לִבָּוֹת וְיֵ:
- (ג) מצרף לכסף כלי שצורפין בו כסף ועושין אותו מאפר מקלה על גבי חרס, קרוי מצרף. וכור לזהב – כלי שצורפין בו את הזהב, כלי שזוקקין בו את הזהב, כמו קדירה שבורה, קרויה כור. מצרף לכסף וכור לזהב – המצרף עשוי לצרוף כסף למלאכתו וכן הכור לזקק הזהב, אבל הלבבות – הקדוש ברוך הוא זוקקן ובוחנן ויודע מחשבותן.
- (ד) מֵרַע מַקשִּיב עַל־שְׂפַת־אָּגֶן שֶׁקֶר מֵזִין עַל־לְשִׁוֹן הַוְּת:
- (ד) מרע רשע. מקשיב על שפת און שקר מקבל לשון הרע ועידי שקר. מזין – מאזין, מי שהוא משקר מאזין על לשון הוות.
- (ה) לֹצֵג לֶרָשׁ חֵבֵף עֹשֵּׂהוּ שָּׁמֵח לְאִיד לָא יִנָּקה:
- (ו) עטרת זקנים כשרואים בני בניהם הולכין בדרך טובה. ותפארת בנים אבותם – כשאבותיהם צדיקים היא תפארת הבנים.
- (ו) אֲמֶרֶת זְּקִנִים בְּנֵי בָנֵים וְתִפְּאֶרֶת בָּנִים אֲבוֹתֶם:
- (ז) שפת יתר דברי גאוה. אף כי לנדיב וכל שכן שלא נאה שפת שקר לנדיב.
- (ז) לא־נָאוָה לְנָבֶל שְּׁפַּת־יֶתֶר אַף כִּי־לְנָדִיב שְּׁפַת־שֱקֶר:
- (ח) אבן חן כשהאדם בא לפני הקדוש ברוך הוא ומפייסו בדברים ושב לו, אבן חן ומרגליות היא בעיניו.אל כל אשר יפנה ישכיל בכל מה שיבקש ממנו מצליחו.
- (ח) אֶבֶן־חֵן הֲשֹׁחַד בְּעֵינֵי בְעָלְיִו אֶל־כָּל־אָשֶׁר יִפְּנָה יַשְּׂבִּיל:

- (ט) מְכַסֶּה־פֻּשַׁע מְבַקֵּשׁ אַהֲבָּה וְשׁנֶה בְׁדָבָר מַפְּרִיד אַלִּוּף:
  - (י) תַּחַת נְּעָרָה בְמֵבִין מֵהַכָּוֹת כְּסִיל מֵאָה:

(יא) אַד־מְרֵי יְבַקּשׁ־רָגִע

וּמַלְאָך אַכְזָרִי יְשֻׁלַח־בְּוֹ:

וְאַל־בְּסִׁיל בְאִוַּלְתְּוֹ:

(יב) פָּגוֹשׁ דַב שַׁכְּוּל בְּאָישׁ

- (ט) מכסה פשע מבקש אהבה אם יחטא איש לאיש, וזה מכסה עליו ואיננו מזכיר לו חטאתו ואינו מראה לו פנים זועמות, גורם לו שיאהב אותו. ושונה בדבר – שנוטר איבה ומזכירו: כך וכך עשית לי! מיד מפריד אלוף – אז מפריד ממנו אלופו של עולם שהוא הקדוש ברוך הוא, שהזהירו "לא תקום ולא תטור" (וי' יט, יח).
- (י) תחת גערה במבין תחת זו טעמו למעלה בתי"ו, מה שאין כן בכל המקרא, לכך אני אומר שהיא שם דבר כמו "חתת" (בר' לה, ה), וכן פירושו: הכנעת גערה ניכרת במבין יותר ממאה מכות שמַפּין את הכסיל.

- (יא) אך מרי יבקש רע כלומר: מי שכל דבריו מרי וסרבנות הוא יבקש רע תמיד.
- (יב) פגוש דוב שכול באיש טוב לאדם שיפגע בו דוב משכל, ואל יפגע בו אחד מן הכסילים המסיתים אותו לסור לעבודה זרה.
- (יג) מֵשִּׁיב רֻעָה תַּחַת טוֹבָה לֹא־(תמיש) [תָמְוּשׁ] דָעָּה מִבֵּיתְוֹ:
- (יד) פוטר מים ראשית מדון המתחיל במריבה הוא כפותח חור בגדרי אגפי אמת המים והמים יוצאין בו, והחור הולך ומרחיב. כן המדון הולך וגדל תמיד. ולפני התגלע קודם שתתגלע חרפתך נטוש את הריב (ראה סנה' ו, ב).
- (יד) בּּוֹמֶר מַיִם באשִׁית מָדֵוֹן וְלִפְנֵי הִתְנַלַע הָרִיב נְמְוֹשׁ:
- (טו) מַצְדֵּיק ֻרָשָׁע וּמַרְשֵׁיעַ צַּדִּיק תּוֹעֲבָת יְיָ נַם־שְׁנִיהֶם:



# פשוטו של בקרא

נלמד היום פסוקים א-טו. פסוקים אלה מדברים בעיקר על דיני ממונות ומריבות למינהם בין אנשים.

#### פסוק א

עדיף בית שלו אפילו שיש בו מעט אוכל מאשר בית ששורה בו המריבה ויש בו מזון רב ועשיר.

עוד מסר שיכול לעלות מן הפסוק הזה היא שאדם יכול להסתפק במידה מועטת של אוכל ולשמוח בו, ואין לו צורך להשתמש באוכל בתור מענה לתסכולים שונים שהוא חווה.

#### פסוק ב

עבד משכיל עדיף מאשר בן מביש. כלומר האדם יגיע להשגים בהתאים למעשיו.

המשמעות של המילה משכיל בפסוק זה היא בוחר בדרכים טובות (ולאו דווקא אדם שרכש ידע).

וכך הוא במקומות נוספים במקרא, למשל:

שמואל א יח יד - ייויהי דוד לכל דרכו משכיל והי עמויי. אכן יש מזמור(י) תהילים שמתחילים בפתיח יימשכיל לדודיי. בפרט בספר תהילים משלי המילה נמצאת בשימוש רב.

#### פסוק ג

"מצרף" ו"כור" הם מקומות שבהם מייצרים מתכות (כסף וזהב).

צריך להבין מה בדיוק משמעות הפעלים ״צריפה״ ו״כרייה״. יכול להיות שבלשון של ימינו ה״צריפה״ היא יצירה של צורת כלי. אבל נראה שבלשון של משלי והמקרא בכלל הכוונה היא להציא את החומר הטהור של הכסף מתוך הפסולת.

#### פסוק ד

יימזיןיי מלשון מאזין.

#### פסוק ה

אדם השמח במפלתו של אדם אחר - יש בכך עוון חמור ואף זלזול בבורא שברא את אותו אדם. מזכיר גם את הפסוק ייבנפול אויבך אל תשמחיי.

#### פסוק ו

אדם מתפאר בבניו ובנכדיו, וכן גם הבנים והנכדים מתפארים באבותיהם.

ייוהשיב לב אבות על בנים ולב בנים על אבותםיי

#### פסוק ז

יילא נאווה לנבל שפת יתריי - ניתן לפרש שהכוונה לאדם שמדבר הרבה. פירוש אחר: דיבר של גאווה ושחצנות. ייאף כי לנדיב שפת שקריי - וודאי שלא ראוי לאדם נדיב לומר שפת שקר.

אולי הכוונה - אפילו (אף כי) הנדיב צריך להימנע משפת שקר וראוי גם לו למינע מריבוי בדברים.

#### פסוק ח

אדם שנותן שוחד, הוא מייחס חשיבות רבה לשוחד שאותו הוא נותן כי הוא מאמין שבאמצעות השוחד הוא יכול להשיג כל דבר ולהינצל מעונש.

#### פסוק ט

יימכסה פשעים מבקש אהבהיי - מזכיר את מה שנאמר בפרק י פסוק יב ייעל כל פשעים תכסה אהבהיי.

ייושונה בדבר מפריד אלוףיי - אלוף משמעו במקרה זה חבר. כלומר: אדם ששב פעם אחר פעם על מעשיו הרעים הוא מרחיק מעליו את חבריו.

פירוש רש"י על משלי מפגש 38 | י"ז תמוז תשפג

#### פסוק י

עדיף להוכיח אדם מכם מאשר להוכיח כסיל.

המילה ייתחתיי מזכירה את המילה ייחתתיי (פחד, מכה וכיוצא בזה)

#### פסוק יא

ייאך-מרייי

יימלאך אכזרייי - משלי משתמש (לפחות כאן) במילה מלאך במובן שלילי.

#### פסוק יב

עדיף לפגוש יידב שכוליי (עצוב, עצבני) מאשר לפגוש אדם כסיל.

#### פסוק יד

ייפוטריי - פותח. ייפוטר מיםיי - פותח סכר של מים. אתה עושה משהו קטן בהתחלה ואז כבא אי אפשר להחזיר את הגלגל אחורה. כך היא דרכה של המריבה. אתה יודע איך זה מתחיל ואתה לא יודע איך זה יסתיים.

## פירוש רש"י

אייה

### פרק יז פסוקים טז-כח

- (טז) לָמָּה־זָּה מְחֵיר בְּיַד־כְּסֵיל לִקְנָוֹת חָכְמָה וְלֶב־אֶיִן:
  - (יז) בְּכָל־עֵת אֹהֵב הָרֵעַ וְאָח לְצָרָה יִנָּלֵר:
  - (יח) אָרֶם חֲסַר־לֵב תּוֹקֵעַ כָּף עֹרֵב עֲרָבָּה לִפְנֵי רֵעֵהוּ:
    - (יט) אַׄהֵב פֻשַּׁע אֹהֵב מַצְּה מַנְבָּיהַ פִּׁתְחוֹ מְבַקֶּשׁ־שֵּׁבֶר:
    - (כ) עִקֶּשׁ־לֵב לֵא יִמְצָא־מֻוֹב וְנֶהְפֶּךְ בִּלְשׁוֹנוֹ יִפְּוֹל בְּרָעָה:
      - (כא) יֹלֵד בְּסִיל לְתְוּנָה לֵוֹ וְלָא־יִשְׂמַׁח אֲבִי נָבֶל:
      - (כב) לֵב שֻׂמֵחַ יִימַב גַּהְה וְרִוּחַ נְבֵצָּה תְּיַבֶּשׁ־גָּרֶם:
      - לַהַפּׁוֹת אָרְחְוֹת מִשְּׁפְּט: לְהַפּׁוֹת אָרְחְוֹת מִשְׁפְּט:
      - (כד) אֶת־פְּנֵי מֵבֵין חָכְמָה וְעֵינֵי כְסִיל בִּקְצֵה־אֶרֶץ:

- (טז) למה זה מחיר ביד כסיל לקנות חכמה ללמוד תורה? ולב אין ואין בלבו לקיימה, ואינו לומד תורה אלא לקנות שם.
- (יז) בכל עת אוהב הרע לעולם הוי אוהב רעים, לקנות אוהבים. ואח לצרה יולד – לעת הצרה יולד לך הרע כאח, לעזור לך ולהשתתף בצרתך.
- (יח) אדם חסר לב תוקע כף ערבות ממון. דבר אחר: תוקע כף למינים כדי ללכת בדרכיהם, והרי כבר עורב ערובה לפני רעהו – כבר ערב להקדוש ברוך הוא לשמור מצותיו.
- (יט) אוהב פשע לפשוע בחבירו. אוהב מצה להתקוטט ולריב. מגביה פתחו מדבר בגאוה, כמו "שמור פתחי פיך" (מי' ז, ה).

- (כב) לב שמח ייטיב גהה כשהאדם שמח בחלקו, פניו מאירין.
- (כג) שוחד מחק רשע יקח הקדוש ברוך הוא מקבל דברי הכנעה ופיוס מחק הרשעים, כלומר: בסתר בינו לבינם. להטות ארחות משפט – להפוך דינו מרעה לטובה.
- (כד) את פני מבין חכמה החכמה לפני מבין הוא. ועיני כסיל בקצה ארץ – לומר: אין החכמה מצויה לפני כי רחוקה היא ממני; איך אוכל לִשְנות סדר נזיקין שהוא שלשים פרקים, מסכת כלים – שלשים פרקים, מסכת שבת – עשרים וארבעה פרקים. אבל לחכם הוא דבר קל: היום שונה שני פרקים ומחר שנים, ואומר: כך עשו אותן שהיו לפני מעולם.

(כה) בַּעַס לְאָבִיו בֵּן כְּסֵיל וֹמֶמֶר לְיוֹלַדְתְּוֹ:

(כו) גָּם עֲנָוֹשׁ לַצַּדְּיק לֹא־מֶוֹב

לְהַכָּוֹת נְדִיבֵים עַל־וְשֶׁר:

(כו) גם ענוש לצדיק לא טוב – לא אמר הקדוש ברוך הוא למחות שם ישראל מעל הארץ, כי לא טוב בעיניו לענוש כולם. להכות נדיבים עלי (בנוסחנו: על) יושר – להכות הטובים שבהם שהיו נדיבים עלי יושר, שנאמר "והשארתי בישראל שבעת אלפים כל הברכים אשר לא כרעו לבעל" (מ"א יט, יח). נדיבים עלי יושר – דוגמת האמור במקום אחר "ונדיב נדיבות יעץ והוא על נדיבות יקום" (יש' לב, ח), נמצא "נדיב" על "נדיבות".

(כה) כעס לאביו בן כסיל – כגון ירבעם – כעס הוא להקדוש ברוך הוא. וממר ליולדתו – לכנסת ישראל,

> (כז) חוֹשֵּׂך אֲמָרָיו יוֹבֵעַ דָּעַת (וקר) [יְקַר]־רוּחַ אֵישׁ תְּבוּנָה:

(כז) חושך אמריו – מי שהוא יודע דעת אינו מרבה בדברים. יקר רוח – מונע דברים איש תבונה.

> (כח) גַּם אֱנִיל מֲחֲרִישׁ חָכָּם יֵחָשֵׁב אָמֵם שְׂפָּתָיו נָבְוֹן:



שהחטיא אותם.

# פשוטו של בוקרא

פסוק יח

ראינו בספק משלי במספר הזדמנויות שהוא מתייחס אל הייערבותיי באופן די שלילי. הערבות היא מהווה עזרה לאדם שזקוק לתמיכה. אבל כמובן שיש כאן סיטואציה שבה אדם עלול לשלם על כסף שלא קיבל. אז יש כאן בעייתיות מסויימת שמשלי מצביע עליה מספר פעמים.

פסוק יט

מגביה פתחו - מגביהו קולו.

פסוק כב

גהה - הפרשים אומרים: פרנים שוחקות, פנים מאירות.

פסוק כה

ממר - מרירות. מילה קרובה לכעס או עצב.

פסוק כז

יקר רוח - מלשון קור רוח (על פי הקריא וכתיב). פירוש אחר: יקר רוח - אדם שמייקר את הרוח ומעניק חשיבות לעולם הרוחני שלו. פירוש אחר: מלשון כבוד. אדם שנותן כבוד לעולמו הרוחני.

### פירוש רש"י

פסוק טז

חכמה היא תורה. מדובר באדם שלומד תורה שלא על מנת לקיים.

#### פסוק יז

הפסוק מעודד את האדם לקנות חברים אשר יעמדו לימינו בעת צרה.

#### פסוק יח

לפי הפשט מדובר על ערבות ממון.

דבר אחר: מדובר באדם שכורת בריתות עם המינים, בניגוד למחוייבות שלו כלפי הקב״ה.

#### פסוק כג

הקבייה אוהב יילקחת שוחדיי מאת הרשעים אשר חוזרים בתשובה.

#### פסוק כד

עיני כסיל בקצה ארץ - הכסיל מתייאש מראש מעמל התורה בטענה שאין לו סיכוי להשלים את המלאכת הלימוד הרבה.

אגב, רואים שאצל רשייי היה ייסדר נזיקיןיי שכלל את שלושים הפרקים של בבא-קמא, בבא-מציעא ובבא בתרא כמסכת אחת (ראה גם תוסי בתחילת מסכת בבא-קמא).

#### פסוק כה

רשייי לשיטתו שהייאביי הוא משל לקבייה והייאםיי משל לכנסת ישראל.

#### פסוק כו

רשייי מסביר את הפסוק הזה כהחלטה של הקבייה שלא להעניש את כל עם ישראל, אלא גם בשעת הפורענות, יישאיר הקבייה את הצדיקים שבעם ישראל בזכות צדקתם.

#### פסוק כז

אדם חכם מדבר מעט.

יקר - לפי רשייי הכוונה יימונעיי. כלומר: אדם שמונע עצמו מלדבר הרבה.

## פרק יח פסוקים א-??

- (א) לתאוה יבקש נפרד מי שהוא נפרד מהקדוש ברוך הוא שלא לשמור מצותיו, לתאות לבו, ויצרו הרע הוא רודף, וסוף בכל תושיה יתגלע בין חכמים תגלה חרפתו. ורבותינו דרשוהו (ראה נזיר כג, ב) בלוט שנפרד מאברהם על תאות לבו, שנאמר "ויבחר לו לוט את כל ככר הירדן" (בר' יג, יא). כל המקרא הזה על שם ניאוף נאמר, וסופו נתגלה קלונו בבתי כנסיות ובבתי מדרשות: "לא יבא עמוני ומואבי" (דב' כג, ד).
- (ב) כי אם בהתגלות לבו כי אם בגלוי לבו, הוא חפץ לגלות מה שבלבו.
- (ג) ועם קלון תבוא חרפה מי שבוחר בקלון וניאוף, חרפה היא לו.
- (ד) דברי פי איש כל 'איש' שבמקרא לשון גבור גדול בגבורה הוא. מקור חכמה – כנחל נובע וכמים עמוקים.
- (ה) שאת פני רשע לא טוב כאשר פירשו רבותינו
   (ראה יומא פז, א): לא טוב להם לרשעים שנושאים להם פנים בעולם הזה ונפרעין מהן לעולם הבא. טוב וגו' טוב להם לצדיקים שמכריעין להם כף מאזנים לחייבם בעולם הזה ונפרעין מהן בחייהן לעולם הבא. ולפי פשוטו כמשמעו.
- (ו) שפתי כסיל יבואו בריב כל דבריו באים בלשון תגרה. ופיו למהלומות יקרא – קורא ליסורין להביאם עליו.

- (א) לֻתַאֲנָה יְבַקֵּשׁ נִפְּרֶד בְּכֶל־תִּוּשִׁיָּה יִתְנַּלֶע:
- (ב) לְא־יַחְפַּץ כְּסִיל בִּתְבוּנָהֵה בִּׁי אָם־בְּהִתְנַלִוֹת לִבְּוֹ:
  - (ג) בְּבוֹא־רֶשְׁע בָּא נִם־בִּוּז וְעִם־קַלְוֹן חֶרְפֶּה:
- (ד) מַיִם צֲמֶקִים דִּבְרֵי פִּי־אָישׁ נַחַל נֹבֵעַ מְקוֹר חָכְמֶה:
  - (ה) שְּׁאֵת פְּנִי־רָשָּׁע לֹא־מֻוֹב לְהַמְּוֹת צַׁהִּיק בַּמִּשְׁפֶּט:
  - (ו) שִּׁפְתֵּי כְּסִיל יָבְּאְוּ בְּרֵיב וֹפִיו לְמַהֲלָמָוֹת יִקְרֵא:

- (ז) בְּי־כֶסִיל מְחָתָּה־לֻוֹּ (ח) דברי נרגן כמתלהמים מהלומות.
- (ט) גם מתרפה במלאכתו פורש מן התורה והוא תלמיד חכם. לבעל משחית – לשטן.
- (י) מגדל עוז שם יי' בו ירוץ צדיק ונשגב והוא מתחזק.
- (יא) וכחומה נשגבה עשרו לו בחדרי משכיתו. מפני שהבית נרצף ברצפת אבנים הסוככים על הארץ, קרוי 'אבן משכית'.

- ּוֹשְׂפָתָׁיו מוֹקֵשׁ נַפְּשְׁוֹ:
- (ח) דּבְרֵי גָרְגָּן כְּמֶתְלַהָּמֵים וְהֵם יָרְדִוּ חַדְרֵי־בֶּטֶן:
  - (ט) נָם מִתְרַפֶּה בִמְלַאּכְתִּוֹ אָח הוא לְבַעַל מַשְׁחִית:
    - (י) מִגְרַל־עָז שֵׁם יְיָ, בִּוֹ־יָרָוּץ צַּדִּיק וְנִשְּׂנָב:
  - (יא) הַוֹן צֶשִׁיר קְרְיַת עָזָּוֹ וּכְחוֹמֶה נִשְׂנֶּבָה בְּמַשְׂכִּיתְוֹ:
- (יב) לִפְנִי־שֶׁבֶר יִנְבַּה לֵב־אִישׁ וְלִפְנֵי כָבַוֹד עֲנֵוָה:

- (יג) מַשִּׁיב דְּבָר בְּטֶנֶה יִשְּמָע אָנֵלֵת הִיא־לוֹ וּכִלְמַה:
- (יד) רְוּחַ־אִישׁ יְכַלְבֵּל מַחֲלֵהוּ וְרָוּחַ נְׁכֵאָה מִי יִשָּׂאֵנָּה:
  - (טו) לֵב נָבוֹן יִקְנֶה־דָּעַת וְאָזֶן חֲכָמִים תְּבַקֶּשׁ־דֶּעַת:
  - (טז) מַתָּן אֶדָם יַרְחַיב לֵּוֹ וִלְפָנֵי גִּדֹלֵים יַנְחֵנוּ:
  - (יז) צַדֵּיק הָרִאשׁוֹן בְּרִיבֵוֹ (יבא־)[וּבֶא־]רֵעֵׁהוּ וַחֲקָרוֹ:
  - (יח) מֻדְיָנִים יַשְׁבֵּית הַגּּוֹרֶל וּבֵין עֲצוּמִים יַפְּרֵיד:
- (יט) אָׁח נִפְּשֶׁע מִקּרְיַת־עֻׂז (ומדונים) [וֹּמִדְיָנִים] כִּבְרֵיחַ אַרְמְוֹן:

- (יד) רוח איש רוח גבר שהוא איש גבור ואינו נותן דאגה בלבו ומקבל כל הבא עליו בשמחה ובחבה. יכלכל מחלהו – אין כחו סר מעליו.
- (טז) מתן אדם ירחיב כפשוטו. ומדרשו (ראה במ"ר יג, יז): בנותני צדקה מדבר, שמרחיב לו חלקו לעתיד לבוא, וגם בחייו לפני גדולים ינחנו, ואומרים עליו שהוא חשוב.
- (יח) ובין עצומים יפריד אלו בעלי דינין, כמו "הגישו עצומותיהם" (יש' מא, כא). ובמשנה (ראה סנה' לא, ב): שנים שנתעצמו בדין. על שם שמריבותם עצומות קרוים עצומים, או לשון 'חוזק' או לשון 'אוטם', כמו "עוצם עיניו" (יש' לג, טו).
- (יט) אח נפשע מקרית עוז יש אח נפשע מאחיו ומאבד במרדו קרית עוז, כגון לוט באברהם (ראה בר' גו), עשו ביעקב (ראה בר' כז, מא מג). ומדינים כבריח זה ארמון ומריבה שביניהם מפרידתם לעולם כבריח זה שנועלים בו שערי ארמון, שלא יכנסו בו (ראה נזיר כג, א ב).

- (כ) מִפְּרֵי פִּי־אֵישׁ תִּשְׂבֵּע בִּטְנֵוֹ תִבוּאַת שִּׁפָתֵיו יִשְׂבֵע:
  - (כא) מָנֶת וְחַיִּים בְּיַד־לָשֵׁוֹן וְאֹהֲבֶּיהִ יאֹכֵל פִּרְיָה:
  - וַיָּפֶּק רְצוֹן מֵיְיֵ: (כב) מָצָא אֲשָּׁה מָצָא מֻוֹב
    - (כג) תַּחֲנוּנִים יְדַבֶּר־רָשׁ וְעָשִּׁיר יַעֲנָה עַוּוֹת:
  - (כד) אַישׁ ֻרִעִּים לְהִתְּרֹצֵעֲ וְיֵשׁ אֹהֵב דָּבֵק מֵאֶח:

- (כא) ואהביה יאכל פריה אוהב את לשונו ומרגיל לתורה אוכל שכרה בעולם הזה (ראה תנח' מצורע ב).
- (כב) מצא אשה מצא טוב מצא תורה. וכמשמעו: אשה טובה. ויפק רצון – ויוציא; זה פשוטו. דבר אחר: אדם שמצא אשה ומצא טוב ויפק רצונו, אותו האיש מוציא רצון מהקדוש ברוך הוא. רבי יוסף קרא.
- (כג) תחנונים ידבר רש דרך זה בכך ודרך זה בכך; למדך דרך ארץ, שאע"פ שעשיר יענה עזות, הרש ידבר תחנונים. וכן הענין הרב לתלמיד.
- (כד) איש רעים להתרועע אדם שקונה לו רעים עוד יבוא יום שיצטרך להם ויקרבהו. ואם תאמר: מה בכך – יש אוהב דבק מאח, שיקרבהו יותר מקרוביו ואחיו.



## פשוטו של בוקרא

איייה

פירוש רש"י

- (א) לְתַאֲנָה יְבַקֵּשׁ נִפְּרָד בְּכָל־תִּנִּשִּׂיָה יִתְנַּלֶע:
- (ב) לְא־יַחְפָּץ בְּסִיל בִּתְבוּנְהָה כִּי אָם־בְּהַתְנַלִּוֹת לִבְּוֹ:
  - (ג) בְּבוֹא־רֶשָׁע בָּא נִם־בִּוּז וְעִם־קָלְוֹן חֶרְפָּה:
- (ד) מַיִם צֲמֶקִים דִּבְרֵי פִּי־אֵישׁ נַחַל נֹבֵעַ מְקוֹר חָכְמֶה:
  - (ה) שְּׁאֲת פְּנֵי־רָשָּׁע לֹא־מֻוֹב לְהַמָּוֹת צַׁדִּׁיק בַּמִּשְׁפֶּט:
  - (ו) שִּׁפְתֵי כֲסִיל יָבְאְוּ בְרֵיב וֹפִיו לְמַהֲלֶמְוֹת יִקְרָא:
    - (ז) פִּי־כֵסִיל מְחִתָּה־לֵּוֹ וֹשְׂפָתִיו מוֹמֵקשׁ נַפְשְׁוֹ:
  - (ח) דּבְרֵי נֻרְנָּן כְּמֶתְלַהַמֶּים וְהֵם יָרְדִּוּ חַדְרֵי־בֶּטֶן:
    - (ט) נָם מִתְרַפֶּה בִמְלַאּכְתִּוֹ אָח הוא לְבַעַל מַשְׁחִית:
      - (י) מִּנְדַל-עָז שֵׁם יְיָ, בִּוֹ־יָרָוּץ צַּדָּיק וְנִשְׁנֶב:
    - (יא) הַוֹן עֲשִׁיר קְרְיַת עָזְּוֹ וּכְחוֹמֶה נִשְׂנֶּבָה בְּמַשְׂכִּיתְוֹ:
- (יב) לְפְנֵי־שֶׁבֶר יִנְבַּה לֵב־אִישׁ וְלִפְנֵי כָבִוֹד עֲנָוָה:

- (יג) מַשִּׁיב דְּבָר בְּטֶבֶרם יִשְּמְע אָנֵּלֵת הִיא־לוֹ וּכְלִמָּה:
- (יד) רְוּחַ־אִישׁ יְכַלְבֵּל מַחֲלֵהוּ וְרָוּחַ נְבַאָּה מִי יִשְּׂאֵנָּה:
  - (טו) לַב גָבוֹן יִקְנֶה־דָּעַת:
  - (טז) מַתָּן אֲדָם יַרְחִיב לֵּוֹ וְלִפְנֵי גְדֹלִים יַנְחֶנוּ:
  - (יז) צַּדִּיק הָרִאשְׁוֹן בְּּרִיבֵוֹ (יבא־)[וּבָא־]רֵעֵׁהוּ וַחֲקָרְוֹ:
  - (יח) מֻדְיָנִים יַשְׁבְּית הַגּוֹרָל וּבֵין עֲצוּמֵים יַפְּרְיד:
- (יט) אָׁח נִפְּשֵׁע מִקּרְיַת־עֻׂז (ומדונים) [וֹּמִדְיָנִים] כִּבְרֵיחַ אַרְמְוֹן:
  - רָבוּאַת שְּׁפֶּתָיו יִשְׂבֵּע: הְבוּאַת שְׂפָתָיו יִשְׂבֵּע:
    - (כא) מֶנֶת וְחַיִּים בְּיֵד־לְשֵׁוֹן וְאֹהֵבֶּיהִ יֹאכֵל פִּרְיָה:
      - (כב) מָצָא אֻשָּׁה מָצָא מֻוֹב וַיָּפֶּק רָצוֹן מֵיְוָ:
        - (כג) תַּחֲנוּנִים יְדַבֶּר־רָשׁ יְעָשִּׁיר יִעֲנֶה עַוִּּוֹת:
    - (כד) אֵישׁ רֵעִים לְהִתְרֹעֵעַ וְנֵשׁ אֹהֵב דְּבֵק מֵאֶח:



# פשוטו של מקרא

איייה

פירוש רש"י

אייה

8



פשוטו של מקרא

איייה

פירוש רש"י

8



פשוטו של מקרא

איייה

פירוש רש"י

8



# פשוטו של מקרא

איייה

פירוש רש"י

8



פשוטו של מקרא

איייה

פירוש רש"י

8



# פשוטו של מקרא

איייה

פירוש רש"י

8



פשוטו של מקרא

איייה

פירוש רש"י

8



פשוטו של מקרא

איייה

פירוש רש"י

8



פשוטו של מקרא

איייה

פירוש רש"י

אייה

8



# פשוטו של מקרא

איייה

פירוש רש"י

נספחים בירוש רש"י על משלי

#### נספח 1

פירוש רש"י למשלי, ליסה פרדמן, ירושלים תשע"ט | עמ' 33-34

### 2. מטרת פירוש רש"י לספר משלי

רש"י לא כתב הקדמה פורמלית לפירושו לספר משלי. ואולם בתחילת ביאורו לפרק א הוא מבהיר את תכלית פירושו:

להבין משל ומליצה וגו' – (א, ו) ויתנו לב להבין המקראות את שני הדרכים המשל והמליצה, יבינו את מה הימשיל למליצתו ואף מן המליצה לא יסירו לבם שגם היא צריכה להבין. כשאמר 'להצילך מאשה זרה מנכריה וגו" (ב, טז) – על עבודה זרה אמר, הרי המשל, ואף המליצה, שהוציא משלו בלשון אשה, הבן בה והזהר מאשה זונה.

לפי רש"י יש שני מישורים בהבנת ספר משלי – 'משל' ו'מליצה'. הוא נותן דוגמא: הביטוי 'להצילך מאשה זרה ונכריה' מתפרש לפי המשל – כאזהרה להתרחק מעבודה זרה, ולפי המליצה – להיזהר מאישה ממש. המונח 'משל' מציין את המובן המרומז, והמונח 'מליצה' מתאר את המישור הגלוי, המילולי.

בתקופה מאוחרת יותר בתולדות העברית (אחרי רש"י) נוצר הצמד 'משל' (הגלוי, המילולי) ו'נמשל' (המרומז). אך בלשונו של רש"י המינוח שונה: ה'משל' מציין את הדבר המילולי) ו'משל' את הרובד המילולי של המרומז, וה'מליצה' את המובן המילולי. רצונו של רש"י לפרש את הרובד המילולי של המשלים מהווה מהפך בפרשנות ספר זה. בשונה מדרכם של מדרשי חז"ל, אשר אינם מרבים לעסוק ב'משמעו' של הכתוב, רש"י אומר כאן בפתיחת פירושו שבכוונתו לבאר גם אותו.

פירוש הפסוקים בשני מישורים – הן לפי המובן המרומז הן לפי המישור הגלוי – מזכיר את שיטת רש"י בפירושו לשיר השירים. גם שם הציע רש"י פירוש בשני מישורים, אך נעזר במונחים אחרים כדי להצביע על המישורים האלה. את פירושו המילולי רש"י מכנה

'פשוטר', 'משמער' רדבור', ואת פירושו המרומז רש"י מכנה 'דוגמא'. בפירושו למשלי <sub>דש"י</sub> נעזר במונחים 'משל' ו'מליצה' ובצורותיהם הנטויות פעמים רבות.